

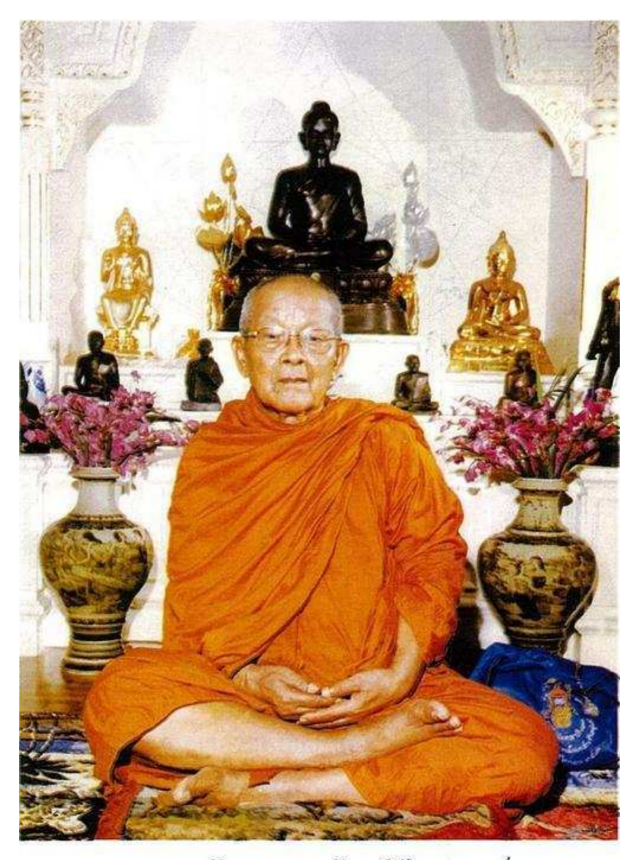
**คู่มือ** จะทำอะไร อย่างไร

เป็นหลักวิชาสากลในพระพุทธศาสนา

โดย

พระครูสังวรธรรมานุวัตร

วัดหนองคณฑี อ. พระพุทธบาท จ. สระบุรี (ไม่สงวนถึงสิทธิ์)



พระครูสังวรธรรมานุวัตรุ วิปัสสนาจารย์ วัดหนองคณฑี อำเภอพระพุทธบาท จังหวัดสระบุรี

http://luangpuphon.myreadyweb.com/

#### บันทึกประกาศมวลประชาชีพ ทั่วอนันตโลกธาตุ

#### เมื่อ วันที่ 10 มีนาคม พ.ศ. 2502

### มีใจความสำคัญว่าด้วยอานิสงส์ ที่ข้าพเจ้าตั้งปณิธานปรารถนา

# เพื่อเกื้อกูลโลกเป็นอเนกชาติด้วยหวัง

- 1. ให้มวลประชาชีพสิ้นทั้งผอง บริบูรณ์ด้วยปัจจัยสี่ คือ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่ อาศัย ความไม่มีโรคภัยเบียดเบียน
- 2. ขอให้ข้าพเจ้าชี้แนวทางให้มวลประชาชีพคำเนินไปสู่แคนเกษม แม้ที่สุดพระ นิพพาน
- 3. มวลประชาชีพเหล่าใคตั้งอยู่ในทุคติ ขอให้ข้าพเจ้าสามารถช่วยให้มวลประชาชีพ เหล่านั้นพ้นจากทุคติ ขึ้นสู่สุคติจนสิ้นเชิง
- 4. ด้วยพลานุภาพแห่งอานิสงส์และเจตนา ดังกล่าวแล้วนั้น จงบันดาลให้ข้าพเจ้า สามารถ ห้ามเครื่องประหารทั้งปวง ทรมานเหล่าพาลและปัจจามิตรทั่วอนันตโลกธาตุ ให้เป็นกัลยาณชน จงทั่วกัน

พระครูสังวรธรรมานุวัตร (หลวงปู่ พล ธรรมปาโล)

## อารัมภบทในภาคปฏิบัติ

มนุษย์ทุก ๆ คนในโลก ไม่เลือกว่าจะเป็นชาติ ชั้น วรรณะใด ศาสนา ภาษาใด เพศ วัยใด ก็ตาม เชื่อว่าจะต้องทำอะไรอย่างไร หรือทำอะไรอยู่อย่างไร ทางกาย ทางวาจา ทางใจ อย่างใดอย่างหนึ่ง เหมือนกันทั้งสิ้น

การกระทำอะไร อย่างไร เช่นว่านั้น ในพระพุทธศาสนาเรียกว่า กายกรรม คือ การกระทำทางกาย วจึกรรม คือ การกระทำทาง วาจา มโนกรรม คือ การกระทำทางใจ รวมเรียกว่ากรรมบถ เพราะ เป็นทางดำเนินไปสู่ผลแห่งการกระทำนั้น หรือเรียกว่ากัมมัฏฐาน เพราะกาย วาจา ใจ เป็นที่ตั้งแห่งการงาน มีคติ ๑๐ ประเภท ๓ อาการ ๔ มืองค์ ๘ ถักษณะ ๓ ส่วน ๓

ที่ว่ามีคติ ๑๐ นั้น ได้แก้ ทางกาย ๓ อย่าง ทางวาจา ๔ อย่าง ทางใจ ๓ อย่าง คือ เจตนา ๑ วิตก ๑ ทิฎฐิ ๑

ที่ว่ามีประเภท ๓ นั้น คือ อกุศลกรรมบถ ๑๐ ได้แก่ การ ฆ่าสัตว์และมนุษย์ทั้งหลาย ตลอดจนการกระทำให้บาดเจ็บเสียหาย ต่อชีวิตร่างกาย ๑ การลักทรัพย์ตลอดจนการรกะทำให้ทรัพย์สินของ ผู้อื่นต้องเสียหายด้วยประการทั้งปวง ด้วยเจตนาทุจริต ๑ การกระทำผิดทางกาม คือ ละเมิดสิทธิในคู่ครองของผู้อื่น ๑ ซึ่งจัดเป็นกาย กรรม ๓ การกล่าวคำเท็จ ๑ กล่าวคำหยาบ ๑ กล่าวคำส่อเสียด ยุยงให้เขาทะเลาะวิวาทบาดหมางแตกสามักคีกัน ๑ กล่าวคำเพื่อเจ้อ เหลวใหล ๑ ซึ่งจัดเป็นวจีกรรม ๔ การคิดเพ่งเล็งในการกระทำ

ความชั่ว เช่น คิดยึดถือเอาทรัพย์ของผู้อื่น ๑ คิดพยาบาทอาฆาต ล้างผลาญเบียดเบียนผู้อื่น ๑ มีความเห็นผิด คิดกระทำความชั่ว ตลอดจนเห็นการกระทำชอบเป็นผิด กระทำผิดเป็นชอบ ๑ ซึ่งจัด เป็นมโนกรรม ๓ รวมเรียกว่าอกุศลกรรมบถ ๑๐ นี้ ประเภท ๑ มี เจตนาละเว้นไม่กระทำความชั่วทั้ง ๑๐ ดังกล่าวนี้ เรียกว่า กุศล กรรมบถ ๑๐ ประเภท ๑ การกระทำใด ๆ ไม่เป็นชั่วหรือดีฝ่ายละ ๑๐ ดังกล่าวนี้ เรียกว่ากรรมบถ กลาง ๆ อีก ๑๐ ประเภท ๑ รวม เป็น ๓ ประเภท ดังนี้

ที่ว่าในคตุ ๑๐ แต่ละประเภทมีอาการ ๔ นั้น ได้แก่การ กระทำเอง ๑ แนะนำหรือใช้ให้ผู้อื่นกระทำ ๑ รับใช้ผู้อื่นกระทำ ๑ ยินดีหรือส่งเสริมเมื่อเห็นผู้อื่นกระทำ ๑ ดังนี้

ที่ว่ากับมัฏฐานมืองค์ ๔ นั้น ได้แก่ ทิฏฐิ คือ ความเห็น ในการกระทำ ๑ วิตก คือ ความดำริหรือความตกลงใจในการกระ-ทำ ๑ วาจา ๑ กาย ๑ อาชีวะคือความดำรงอยู่ ความเป็นอยู่ ความ เป็นไปแห่งชีวิต ๑ วิริยะ คือ ความพยายามในการกระทำ ๑ สัญ-ญาคือความจำได้หมายรู้ในการกระทำ ๑ สมาชิคือความตั้งใจในการ กระทำ ๑

ที่ว่าองค์ ๘ ในกัมมัฏฐาน มีลักษณะ ๓ นั้น คือ การกระทำ ใด ๆ ที่เป็นไปในลักษณะที่ทำตามกันต่อ ๆ มาก็ดี หรือกระทำตามที่ กำหนดจดจำ หรือกำหนดได้หมายรู้ด้วยการสดับตรับพึ่ง หรือการ สึกษาเล่าเรียนโดยสามัญสาธารณะทั่วไปก็ดี เหล่านี้เป็นตัวอย่าง เรียกว่าสุตมัยยกัมมัฏฐาน ๑

การกระทำใด ๆ ที่เป็นไปในลักษณะอาศัยสุตมัยยเป็นเครื่อง ประกอบใคร่ครวญเปรียบเทียบเหตุผลแล้วจึงกระทำ เรียกว่า จินต-มัยยกัมมัฏฐาน ๑

การกระทำใด ๆ เป็นไปในลักษณาการที่ได้อบรมศึกษา มีกฎ-เกณฑ์เป็นพิเศษโดยขอบเขต ในการกระทำเฉพาะอย่างหนึ่ง ๆ เรียก ว่าภาวนามัยยกัมมัฏฐาน ๑

ที่ว่าองค์ ๘ ในกัมมัฏฐานมี ๓ ส่วนนั้น คือ อกุศล ๑ กุศล ๑ อัพยากตะ ๑ ฝ่ายอกุศลก็มี ๓ ส่วน คือ โลภะ ได้แก่ ความ ทะยานอยาก เป็นรากเหง้าเค้ามูล ฝ่ายข้างก่อร่าง สร้างสรรพพัสดุ วัตถุสิ่งของต่าง ๆ เป็นเหตุให้กระทำความชั่วร้ายต่าง ๆ ๑ โทสะคือ ความทารุณร้ายกาจแห่งจิต เป็นรากเหง้าเค้ามูลฝ่ายข้างทำลายให้ พินาศด้วยประการต่าง ๆ เป็นเหตุให้กระทำความชั่วร้ายต่าง ๆ ๑ โมหะ คือความมืดแห่งจิต ไม่ให้เห็นบาปบุญคุณโทษประโยชน์ และมิใช่ประโยชน์เป็นรากเหง้าเค้ามูล ฝ่ายต้นเค้าเป็นเหตุให้กระทำ อกุศลความชั่วร้ายต่าง ๆ ๑

ผ่ายกุสลก็มีส่วน ๓ คือ อโลภะ ได้แก่ความไม่โลภ เป็น รากเหง้าเค้ามูลให้ตั้งใจกระทำความดี แสวงหาสิ่งที่ชอบ ประกอบ แต่บุญกุสลต่าง ๆ เรียกว่า สัมมาสมาชิ ๑ อโทสะ ได้แก่ความเมตตา กรุณา ขจัดความร้ายกาจแห่งจิตไม่ให้เกิดขึ้น เป็นรากเหง้าเค้ามูล ให้กระทำความดีประพฤติชอบประกอบบุญกุสลต่าง ๆ ทรงสภาพ ความเป็นมนุษย์ หรือความมีอยู่เป็นอยู่อันประกอบด้วยกุสลของตน ไว้เรียกว่าสิ่ล ๑ อโมหะ ได้แก่สติความระลึกได้เข้ากำกับสัญญา สัมปชัญญะ ความรู้ตัวในขณะปัจจุบันเข้ากำกับความเห็น (ทิฎฐิ)

และผัสสะความประสบอารมณ์หรือเหตุการณ์ เป็นรากเหง้าเค้ามูล ให้กระทำความดีประพฤติชอบประกอบบุญกุศลต่างๆ เรียกว่า ปัญญา ๑

ฝ่ายอัพยากตะ ก็มีส่วน ๓ คือ ส่วนที่เปลี่ยนแปลงเพราะ ปนอกุศล ๑ เปลี่ยนแปลงเพราะปนกุศล ๑ ใม่เปลี่ยนแปลงปะปน กุศลอกุศล ๑

กัมมัฏฐานมืองค์ ๘ ลักษณะ ๓ ฝ่ายกุศล พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงบัญญัติเรียกว่า อัฏฐังคิกมัคค์ แปลว่าทางมืองค์ ๘ เติมคำนำหน้าองค์นั้นว่า สัมมาหมายความว่าชอบ เช่น สัมมาทิฏฐิ แปลความว่าความเห็นชอบ เป็นต้น นี้ก็มีส่วน ๓ คือ ผู้กระทำ หรือประพฤติย่อหย่อน หรือปล่อยไปตามยถากรรม สุดแต่อารมณ์ กระทำไปอย่างเสียไม่ได้ หรือกระทำไปเพราะกลัวโลกจะติเตียน หรือกระทำไปเพราะเห็นแก่ตัวหรือหน้าที่ เรียกว่ากามสุขัลลิกานุโยค ๑ ประพฤติปฏิบัติเคร่งเครียดเกินไปลำบากมากได้ผลน้อย อย่างที่เรียกว่าฝืนกฎธรรมดาหรือขัดโลกขึ้นธรรม สำคัญผิดว่ากระทำอย่างนี้จะเป็นเหตุให้สำเร็จผลที่มุ่งหมาย อันเป็นฝ่ายข้างสีลัพ พัตตปรามาส เรียกว่า อัตตกิลมถานุโยค ๑ ประพฤติปฏิบัติไม่เข้าใกล้ส่วนสองข้างตันนี้ เรียกว่า มัชฌิมาปฏิปทา ๑ ดังนี้

มือธิบายสังเขปว่า ตามธรรมดาทุก ๆ คนในโลกย่อมมีสิ่งที่ จำได้หมายรู้ โดยได้ผ่านหรือประสบการณ์มาด้วยตนเอง อันจัดว่า เป็นสักขีพยาน ซึ่งเป็นความรู้ของตนเอง อาศัยรับฟังเหตุผล เรื่อง ราวจากคำบอกเล่าแนะนำสั่งสอนจากผู้อื่นอันจัดเป็นพยาน ซึ่งอาจ นำมาเป็นความรู้ของตนได้ หรือสิ่งที่จำได้หมายรู้ โดยศึกษาตาม บัญญัติโลกบัญญัติธรรมเป็นพยานหลักฐาน ซึ่งอาจยอมรับนับถือ เอาเป็นความรู้ของตนเองได้ อย่างหนึ่งอย่างใดด้วยกันทั้งสิ้น

ตามธรรมดาทุก ๆ คนย่อมประสบการณ์สิ่งต่าง ๆ หรือเรื่อง ราวต่าง ๆ ด้วยกันทั้งสิ้น เมื่อผู้ใดนึกถึงสิ่งใดสิ่งหนึ่งก็ตาม สิ่งนั้น ๆ ย่อมเป็นวัตถุ คือ อารมณ์เครื่องระลึกของใจ เมื่อสนใจต่อสิ่งนั้น สิ่งนั้นย่อมเป็นนิมิต คือ เครื่องกำหนดของใจ เมื่อมีความมุ่งหมาย ต่อสิ่งนั้น สิ่งนั้นย่อมเป็นคติ คือ ทางนำให้ใจตามสิ่งนั้นไป เมื่อ ใจตามสิ่งนั้นไป สิ่งนั้นย่อมเป็นวัตถุ คือ อารมณ์แห่งกัมมัฏฐาน เป็นเรื่องให้การกระทำ ทางใจ ทางกาย ทางวาจาเกิดขึ้น ดังนี้ เหมือนกันทั้งสิ้น

ตามปกติธรรมดา ทุกๆคนในโลกย่อมรักชีวิตของตน หวัง ให้ตนมีชีวิตดำรงคงอยู่ด้วยดีมีความสุข มีอายุยืนยาวนาน ดำเนินไป ด้วยดี ไม่มีอุปสรรคใดๆ ไม่มีทุกข์ภัยอันตรายใดๆเกิดขึ้นแก่ตน ทุกๆคนย่อมรู้ว่าตนต้องแก่ ต้องตาย ตายแล้วต้องเกิดอีก แต่จะ เกิดเป็นอะไรอย่างไรนั้น เป็นปัญหาเฉพาะหน้าของแต่ละบุคคล แม้จะมีการถกเลี้ยงกันว่าตายแล้วจะเกิดอี่คหรือไม่ก็ตาม คนที่สงสัย หรือไม่เชื่อว่าตายแล้วเกิดอีกนั้นแหละ ก็ยังอยากเกิดเป็นอะไรๆตามที่ตนปรารถนา

ความจริงมือยู่ว่า ใครจะสำเร็จความมุ่งหมายอย่างไรหรือไม่ ก็ตาม ก็ขึ้นอยู่กับกฎแห่งกัมมัฏฐาน คือ การกระทำทางใจ ทางกาย ทางวาจา ทั้งสิ้น การกระทำอะไรของใครจะเป็นอย่างไร ผลจะดีชั่ว อย่างไร จะสำเร็จผลที่มุ่งหมายหรือไม่ ก็ย่อมขึ้นอยู่กับคติ คือ หมายความว่า ทุก ๆ คนต้องเดินทางไปหาผลแห่งการกระทำ ไม่ใช่ ผลแห่งความมุ่งหมายจะเกิดขึ้น หรือเดินทางมาหาโดยไม่มีการกระ-ทำ ผลจะชั่วก็เพราะถือเอาอกุศลกรรมเป็นคติ ซึ่งหมายความถึงคติ ย่อมเป็นเหตุให้เกิดผลทุกข์โทษ หรือการกระทำการงานของคนโง่ เสียหายต่างๆ ในปัจจุบันชาติเมื่อตายไปแล้วย่อมไปสู่ทุกติ เช่น เกิด ้หรือเป็นมนุษย์ที่ไม่สมประกอบ เป็น บ้า ใช้ เป็นสัตว์เครัจฉาน หูหนวก ตาบอด ง่อยเปลี่ย เป็นต้น ผลจะดีก็เพราะถือเอากุศล-ซึ่งหมายถึงคติหรือการกระทำการงานของคนฉลาด ย่อมเป็นเหตุให้เกิดผลเป็นสุขเป็นคุณ เป็นประโยชน์ต่าง ๆ ในปัจจุ-บันชาติ เมื่อตายแล้วย่อมไปสู่สุคติ เช่น เกิดเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ด้วยประการต่าง ๆ เป็นต้น เมื่อผู้ใดกระทำการเช่นคนโง่แล้วจะให้ ได้ผลเหมือนผลของการกระทำการงานเช่นคนฉลาดนั้น ย่อมไม่ใช่ ฐานะจะเป็นไปได้ แต่ไม่ได้หมายความว่า คนโง่ไม่อาจทำตนให้เป็น คนฉลาด กระทำการงานให้เกิดผลเช่นคนฉลาดไม่ได้ เพราะใคร ๆ จะโง่จะฉลาด มากหรือน้อยก็ตาม ย่อมขึ้นอยู่กับกฎแห่งการศึกษา ซึ่งอาจุจะอบรมศึกษาให้มีความรู้ความฉลาดทัดเทียมกันได้ การหนึ่งมีความจริงอยู่ว่า ทุก ๆ คนย่อมศึกษาให้รู้จักคิด รู้จักพูด รู้ จักทำ ตั้งแต่เกิดจนตายด้วยกันทั้งสิ้น

เมื่อประมวลกฎและปรากฎการณ์ประกอบด้วยลักษณาการ ตามความจริงดังแสดงมาแล้วนี้ องค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้าจึงทรง สั่งสอนเป็นใจความสำคัญว่าผู้รักตนทั้งหลาย พึงรู้ว่ารักตน เมื่อรู้ว่า ตนเป็นที่รักของตนแล้ว พึงรู้จักวิหารธรรมของตน ได้แก่ มีความ เมตตา คือ ความหวังดีต่อตน มีความกรุณาคือช่วยตนให้พ้นจาก

ทุกข์ภัยพิบัติทั้งปวง ๑ มีมุทิตา คือ ยินดีในความได้อัตภาพเป็น มนุษย์อันเป็นสมบัติซึ่งเกิดมาจากกุศลกรรมในอดีตชาติ และยังจะ เป็นเหตุให้ตนได้กระทำให้เกิดคุณธรรมพิเศษยิ่ง ๆ ขึ้นไปอีก ๑ อุเบกขาคือเข้าไปดูรู้อยู่ในวิหารธรรมของตน ให้ตั้งอยู่ไม่ยอมให้ขาด ไป เพราะความชอบใจรักใคร่ เพราะความโกรหเกลี้ยดชัง เพราะ ความเกรงกลัวต่อภัยอันตราย เพราะขาดความใคร่ครวญเสียก่อน เป็นเหตุให้หลง ๑ เมื่อรู้จักวิหารธรรมของตนแล้ว พึงเคารพใน วิหารธรรมของตน โดยรักษากัลยาณธรรมคือกุศลกรรมบลใว้เป็น ทางความประพฤติของตน ผู้เคารพในวิหารธรรมของตน พึงเคารพ ในวิหารธรรมและกัลยาณธรรมของผู้อื่นด้วย จึงจะชื่อว่าเคารพใน วิหารธรรมของตน ผู้เคารพในวิหารธรรมของตน พึ่งรักษาวิหาร ธรรมของตน ผู้รักษาวิหารธรรมของตน พึ่งอบรมจิต คือ ใจ ของ ตนให้ผ่องใส ปราศจากเครื่องเศร้าหมอง ได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ อันเป็นรากเหง้าเค้ามูลให้ประพฤติทุจริตทางใจ กาย วาจา จึงจะชื่อ ว่ารักษาวิหารธรรมของตนไว้ได้

เมื่อประมวลพระธรรมคำสั่งสอนของท่านผู้รู้ คือ พระสัมมา สัมพุทธเจ้าทั้งหลายเป็นหลักตรงกันเรียกว่าโอวาทปาติโมกข์ ซึ่งสม เด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าองค์บัจจุบันแห่งพุทธกาลนี้ ทรงประกาศ ว่า "สัพพะปาบัสสะ อะกะระณัง การไม่กระทำบาปทั้งปวง ๑ กุสะ ลัสสูปะสัมปะทา การกระทำกุศลให้บริบูรณ์ ๑ สะจิตตะปะริโยทะปะ นัง พึงอบรมจิตของตนให้ผ่องใสปราศจาก โลภะ โทสะ โมหะ อันเป็นสิ่งที่ทำให้จิตเศร้าหมองด้วยประการทั้งปวง ๑"

หลักคำสอนข้อที่ ๑ ที่ว่า ไม่กระทำบาปทั้งปวงนั้น ได้แก่

ไม่ยึดถือเอาอกุสลกรรมบลเป็นทางแห่งความประพฤติ คือ การกระ-ทำทางกาย ทางวาจา ทางใจ ถ้าผู้ใดประพฤติเรียกว่าผู้นั้นประพฤติ ทุจริต หรือกระทำบาปทั้งปวง ผู้ใดไม่ประพฤติ จึงชื่อว่า ไม่กระทำ บาปทั้งปวง

หลักคำสอนข้อที่ ๒ ที่ว่า กระทำกุศลให้บริบูรณ์นั้น ได้แก่ มีเจตนายึดถือกุศลกรรมบถเป็นทางแห่งความประพฤติทางกาย ทาง วาจา ทางใจ เคารพในหน้าที่และสิทธิของกันและกัน โดยมีหิริ ความ ละอายในการที่จะประพฤติทุจริตหรือกระทำบาปทั้งปวง มีโอตตัปปะ ความเกรงกลัวผลของบาปทุจริตทั้งปวง โดยมีความเคารพในวิหาร ธรรมและกัลยาณธรรม มีความเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา แสดง กิริยาอาการทางกายสุภาพอ่อนโยนต่อกัน ช่วยเหลือธุรกิจการงานต่อ ไม่แสดงกิริยาอาการกระด้างกระเดืองหยาบ กันและกันตามโอกาส คายต่อกันและกัน ไม่คิดทำอันตรายทำลายล้างผลาญเบียดเบียนซึ่ง กันและกันด้วยประการทั้งปวง ทางวาจาไม่คล่าวคำเท็จ ความจริง กล่าวแต่คำสุภาพ ไม่กล่าวคำหยาบ แม้แต่ถ้อยคำที่กล่าว นั้นจะเป็นความจริง กล่าวแต่คำเป็นธรรมให้เขาสมัครสมานสามัคคี ต่อกัน ไม่กล่าวคำส่อเสียดยุยงให้เขาแตกสามัคคี ทะเลาะวิวาทบาด หมางกัน แม้ถ้อยคำนั้นจะเป็นความจริงเป็นคำสุภาพก็ตาม กล่าว แต่คำที่เป็นประโยชน์ไม่กล่าวคำเพื่อเจื้อเหลวไหลต่างๆ ส่วนทาง ใจพึงละเว้นเจตนาที่จะประพฤติทุจริต อันประกอบด้วยอกุศลกรรม ทางกาย ทางวาจา ทางใจ ตั้งใจเจตนาที่จะประพฤติสูจริตประกอบ ด้วยกุศลกรรม ทางกาย ทางวาจา และใจ อกุศลวิตก คือ ความดำริ เพ่งเล็งที่จะยึดเอาทรัพย์สินของผู้อื่นด้วยเจตนาทุจริต เว้นเพ่งเล็ง ดำริ ที่จะกระทำกาเมสุมิจฉาจาร เว้นดำริที่จะอาฆาตพยาบาทเบียด เบียนผู้อื่น ประกอบด้วยกุศลวิตก คือ ความดำริชอบประกอบด้วย พรหมวิหาร ๔ มีสันโดษมักน้อยพอใจในความเป็นอยู่ชอบของตน แสวงหาทรัพย์เพื่อบำรุงเลี้ยงชีวิตโดยชอบของตน ไม่ทะยานอยากให้ เกินฐานะความมือยู่เป็นอยู่ของตนจนผืดศึกธรรม มีสทาระสันโดษ พอใจในคู่ครองของตน และยินดีในอันที่จะประพฤติตามคลองประ-เพณีธรรมแห่งสังคม ละมีจฉาทีฏฐิ คือ ความเห็นผิดจากทำนอง คลองธรรมดังกล่าวมาแล้ว เช่น เห็นกลับกันว่าอกุศลกรรมเป็นทาง ควรประพฤติ ทางกุศลกรรมไม่ควรประพฤติ หรือเห็นว่าการกระทำ ใด ๆ ไม่มีผลจะดีหรือชั่วย่อมเป็นเอง เกิดเอง คนเราโชคดีเคราะห์ดี ทำอะไร ๆ ก็ดีหมด โชคร้ายเคราะห์ร้ายทำอะไร ๆ ก็ผิดหมด ความเห็นผิดเช่นนั้น เป็นต้น ประกอบด้วยสัมมาที่ฏฐีความเห็นชอบ ตามทำนองคลองธรรม อันเป็นฝ่ายตรงกันข้ามกับมิจฉาทีฏฐิดังกล่าว เมื่อสรุปความเห็นผิดและชอบเข้าด้วยกัน ก็ได้แก่ความเห็น ในเหตุผลอันเป็นฝ่ายผิดเป็นฝ่ายให้เกิดทุกข์ โทษเสียหายต่าง ๆ แก่ ตนและคนอื่นคู่หนึ่ง เห็นเหตุผลอันเป็นฝ่ายชอบ เป็นฝ่ายให้เกิด ผลสุขเป็นคุณประโยชน์ต่างๆ แก่ตนและผู้อื่น หรือไม่เป็นประโยชน์ แก่ผู้อื่น แต่ก็ไม่ทำให้เสียประโยชน์ของผู้อื่นโดยมิชอบคู่หนึ่ง

เมื่อสรุปแล้วพึงพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดว่า ปัจจุบันธรรม คือ ความประชุมพร้อมแห่งอัตภาพคือตัวเราเป็นตัววิบากปัจจัยให้เกิด บัจจยาการ คือ แสดงอาการให้ปรากฎการณ์เป็นกิเลสวัฏฏ์ คือ อวิชชา และตัณหา เป็นต้น อันจะเป็นเหตุให้เกิด กัมมวัฏฏ์ คือการ กระทำดี และชั่ว ทางใจ กาย และวาจา อันจะเป็นเหตุให้เกิดวิบาก- วัฏฏ์ ในปัจจุบันชาตินี้และชาติต่อไปด้วย ความเห็นในเหตุผลทั้ง สองคู่นี้ จะชื่อว่าเป็นความเห็นชอบ หรือว่ามีความเห็นถูกต้องครบ ถ้วนนั้น พึงพิจารณาให้ทราบความหมายอันจำกัดไว้ต่อไปนี้

๑. ผู้ใดจะทำอะไรอย่างไร ในทางโลกก็ดี ทางธรรมก็ดี การงานตั้งแต่เล็กน้อยขึ้นไปจนสูงสุดเพียงใดก็ตาม ผู้นั้นพึงพิจารณา ให้ทราบเหตุผลทั้ง ๒ คู่นี้ ให้ทราบโดยแจ้งชัดตามเป็นจริงครบถ้วน ทั้งสองคู่จะขาดเหตุหรือผลอย่างใดอย่างหนึ่งแม้แต่ประการเดียวก็ยัง นับว่าบกพร่อง เมื่อมีความเห็นเหตุผลชัดแจ้งทั้ง ๒ คู่แล้ว พึงตั้ง ใจละเว้นเหตุที่จะกระทำให้ผิดเสีย ตั้งใจที่กระทำแต่เหตุผ่ายชอบ

๒. เมื่อกระทำอะไรอยู่อย่างไร พึงกระทำให้ตรงตามความ เห็นชอบนั้น ระวังห้ามกันปิดกันไม่ให้การกระทำผิดเกิดขึ้น พิจารณา เห็นผลแห่งการกระทำชอบ และการเว้นไม่กระทำผิดแจ้งชัดตลอด เวลา ตั้งแต่เริ่มกระทำ จนกระทำสำเร็จ

๓. เมื่อกระทำเสร็จแล้ว ก็ทราบว่ากระทำเสร็จแล้ว ครบ ถ้วนถูกต้องตามความเห็นชอบ และกระทำชอบนั้น ๆ ทุกประการ

ทั้ง ๓ ประการนี้ อุปมาเหมือนเราจะสร้างตึกสัก ๑ หลัง ประการแรกเหมือนวางแผนผังและแบบแปลนก่อน ประการที่ ๒ เราสร้างให้ตรงตามแบบแปลนแผนผังนั้น ครบถ้วนทุกส่วนทุกประการ ประการที่ ๓ เมื่อเสร็จแล้วผู้ควบคุมหรือผู้ชำนาญการตรวจ สอบเห็นเรียบร้อย บริบูรณ์ทุกส่วนดังนี้ฉันใด ก็เปรียบเทียบเหมือน กันฉันนั้น

หลักคำสอนข้อที่ ๓ ได้แก่ทรงสอนว่า พึงอบรมจิตให้ผ่อง ใสปราศจากกิเลสเครื่องเศร้าหมองทั้งปวง มี โลภะ โทสะ โมหะ นั้น ก็เป็นหลักความจริงที่ว่าใครจะทำอะไรหรือทำอะไรอยู่อย่างไร ย่อม แล้วแต่จิตเป็นผู้บงการ ดังนั้น ผู้ใดจะไม่กระทำบาปทั้งปวงก็ดี กระทำกุศลให้บริบูรณ์ก็ดี ก็ย่อมสำเร็จด้วยใจ คือ จิตที่ปราศจาก โลภะ โทสะ โมหะ จิตที่ปราศจากโลภะ โทสะ โมหะ ได้ก็ต้องอาศัย การศึกษาอบรมจิต เรียกว่า จิตตสิกขา ประกอบด้วยอุบาย ๒ อย่าง อาการ ๓ องค์ ๘ ดังนี้

อุบายที่ว่า ๒ อย่าง คือ สมถกัมมัฏฐาน และวิบัสสนากัม-มัฏฐานคู่กัน

อาการที่ว่า ๑ อย่างนั้น คือ ศีลสิกขา เป็นอาการแห่งจิต สามารถบงการบังคับวิญญัติ กาย วาจา ให้กระทำการงานทั้งปวงไม่ ผิด เรียกว่า ศีล เป็นเหตุให้ละโทสะเสียได้ ๑ สมาธิสิกขา เป็นอาการ ของจิต สามารถตั้งมั่นอยู่ในการกระทำชอบทั้งปวง เรียกว่าสัมมา สมาธิ เป็นเหตุให้ละโลภะ ๑ ปัญญาสิกขา เป็นอาการของจิต สามารถ รู้เหตุผลดีและชั่วสองคู่พร้อมกัน แล้วละชั่วกระทำชอบเรียกว่า ปัญญา เป็นเหตุให้ละโมหะเสียได้ ๑

ที่ว่าองค์ ๔ นั้น คือ ๑. สัมมาทีฏฐิ ความเห็นชอบ ได้แก่ เห็นเหตุผล ๒ คู่ ดังกล่าวแล้ว ๒. สัมมาสังกัปปะ ความดำริชอบ ได้แก่กุศลวิตกดังกล่าวแล้ว ๓. สัมมาวาจา เจรจาชอบ ได้แก่เว้น พูดชั่ว ๔ อย่าง พูดชอบ ๔ อย่าง ดังกล่าวแล้ว ๔. สัมมากัมมันโต การงานชอบ ได้แก่เว้นกระทำชั่วทางกาย ๓ อย่าง กระทำชอบทางกาย ๓ อย่าง ดังกล่าวแล้ว ๕. สัมมาอาชีวะ เลี้ยงชีวิตโดยชอบ

ได้แก่แสวงหาอาชีพในทางที่ไม่ผิดศีลธรรมดังกล่าวแล้ว วายามะ ความพยายามชอบ ได้แก่ความเพียรละบาปอกุศลทั้งปวง ที่มือยู่กระทำอยู่แล้วระวังไม่กระทำอีก และระวังไม่กระทำที่ยัง เคยกระทำด้วย เพียรกระทำความดี คือบุญกุสลทั้งปวง ที่ยังไม่เคย กระทำ กระทำให้มีขึ้นเกิดขึ้น เพียรรักษากุศลทั้งปวงที่มีอยู่แล้วเกิด ขึ้นแล้ว ให้ดำรงคงอยู่ไม่เสื่อมสลายไปและให้เจริญมั่นคงยึ่ง ๆ ขึ้น ไป รวมเรียกว่าความพยายามชอบ 😁. สัมมาสติ ความระลึกรู้ชอบ ได้แก่การพิจารณา กาย ๑ เวทนา คือ ทุกข์ สุข อทุกขมสุข ๑ จิต ๑ ธรรม ๑ ทั้ง ๔ นี้ อย่างต่ำพึงพิจารณาให้ระลึกรู้ก่อนที่จะกระทำทาง กาย ทางวาจา ทางใจ สำรวมระวังห้ามกันปิดกั้น ไม่ให้คิดชั่ว พูด ชั่ว ให้คิดชอบ ทำชอบ พูดชอบ เป็นการรักษาประโยชน์สุขปัจจุบัน ชาติไว้ได้ อย่างกลางและอย่างสูง ได้แก่ การพิจารณาให้ระลึกรู้เห็น กายในกาย เวทนาในเวทนา จิตในจิต ธรรมในธรรม ทั้ง ๔ พึง พิจารณาเป็น ๓ ระยะ เช่น กายในกายภายนอก กายในกายภายใน กายในกายทั้งภายในและภายนอก ดังนี้เป็นตัวอย่าง เวทนา ธรรม เหมือนกันเท่ากันระยะที่ ๑ เช่นที่ว่าภายในกายภายนอกเป็น ตัวอย่างนั้น หมายถึง กาย เวทนา จิต ธรรม อันเป็นส่วนเหตุระยะที่ ๒ เช่น ที่ว่ากายในกายภายในเป็นต้นนั้น หมายถึง กาย เวทนา จิต ธรรม เป็นส่วนผล ระยะที่ ๓ เช่นที่ว่ากายในกายทั้งภายในภายนอก เป็นตัวอย่างนั้น หมายถึง กาย เวทนา จิต ธรรม อันเป็นส่วนรองรับ ทั้งส่วนเหตุและผลรวมกันอยู่ (การพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม โดยละเอียดในภาค ๒ แห่งหนังสือคู่มือนี้ หรือมหาสติปัฏฐานสูตร) การพิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม พอปานกลางย่อมรักษาประโยหน์ สุขบัจจุบันชาติให้ไพบูลย์ และเป็นฐานรองรับการที่จะพิจารณาขั้น สูง ๆ ขึ้นไปด้วย รักษาประโยชน์สุข อันเป็นส่วนที่จะได้สุคติสมบัติ เมื่อตายจากชาตินี้แล้วด้วย การพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม ขั้น สูงย่อมให้สำเร็จประโยชน์ทั้งปวง คือ สุคติสมบัติในมนุษย์สมบัติ สวรรค์สมบัติ นิพานสมบัติ เมื่อยังมีชีวิตอยู่และตายจากอัตภาพนี้ แล้ว ๔. สัมมาสมาธิ จิตตั้งมั่นชอบ ได้แก่อาการของจิตยึดถือมั่น ในอารมณ์ คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันสติพิจารณาอยู่นั้น จึงอนุโลม ตามสติดังกล่าวแล้ว

สัมมาสมาธิมืองค์ประกอบและลำดับชั้นดังนี้ มืองค์ ๕ คือ กุศลวิตก ๑ วิจาร ๑ ปีติ ๑ สุข ๑ เอกัคคตา ๑ กุศลวิตก ในที่นี้ โดยความก็คือ เหมือนกับความดำริชอบองค์ที่ ๒ นั้นเอง แต่ต่างกันที่ว่าองค์ที่ ๒ นั้น หมายถึงความตกลงใจ ในที่นี้หมายถึง ความยึดถือความดำริชอบนั้นให้ตั้งอยู่ เมื่อกล่าวโดยสามัญสาธารณะ ทั่วไปผ่ายโลกิยมรรคก็ได้แก่เนกขัมมะอันเป็นส่วนละกามฉันทะ ซึ่ง เป็นเหตุให้กระทำบาปอกุศลเหล่าอื่น ๆ

สัมมาสมาธิอาจแบ่งชั้นเป็น ๑. ขิณิกสมาธิ ได้แก่ สมาธิที่ เกิดเป็นครั้ง ๆ คราวๆ หรือผ่าน ๆ ไปไม่ตั้งใจติดต่อกันเสมอ ๒. อุป-จารสมาธิ ได้แก่ ความตั้งใจที่เกิดติดต่อกันแต่อาจจะเปลี่ยนแปลงได้ ๓. อัปปนาสมาธิ ได้แก่ความตั้งใจแน่นอน เช่น ผู้ตั้งใจละกาเมสุมิจ-ฉาจารตลอดชีวิต เป็นต้น

มรรคมืองค์ ๘ ตามที่แสดงมานี้ เป็นฝ่ายโลกิยะเกี่ยวกับ โลกภายนอกหรือปัจจุบันชาตินี้ เป็นการรักษาประโยชน์ปัจจุบันให้ ตั้งมั่นอยู่ได้ เป็นประโยชน์เบื้องต้นอันจะเป็นฐานรองรับประโยชน์ ภายหน้าหรือประโยชน์ท่ามกลางและขั้นสูงตามลำดับ

สัมมาสมาธิตามที่กล่าวมานี้ แสดงถึงเหตุผลของสมาธิอัน เป็นสาธารณะทั่วไปแก่กามาวจรกุศลจิต อันเกี่ยวกับประโยชน์เบื้อง ต้น เป็นการรักษาประโยชน์บี้จจุบันชาตินี้ไว้ได้ หากจะมีผลภายหน้า เมื่อตายไปแล้ว เป็นผลพลอยได้ด้วยก็เป็นแต่เชื่อตามคำสอนซึ่งอาจ จะพอหวังได้เท่านั้น เหตุดังนี้ท่านจึงตั้งเป็นกฎสำหรับผู้หวังประโยชน์ภายหน้าที่เป็นผลแน่นอนและหวังประโยชน์สูงสุดได้ดังนี้

 พึ่งอบรมจิตด้วยอุบาย ๒ อย่าง คือ สมถะและวิบัสสนา คู่กัน สมถกับมัฏฐานอันมีสัมมาวายามะ เป็นกำลังในการกระทำกิจ และสัมมาสติกระทำวัตถุ คือ อารมณ์มีกายเป็นต้นให้ปรากฏการณ์ จิตตั้งมั่นชอบในวัตถุทั้ง ๓ นี้รวมกัน สมมาสมาชิ สมถกับมัฏฐานนี้นอกจากจะกระทำหน้ำที่ควบคุมองค์ ยังกระทำหน้าที่ระงับ มรรคทั้ง ๘ ให้ประชุมพร้อมครบองิค์แล้ว บาปอคฺสลทั้งปวงไม่ให้ได้ช่องที่จะเกิดด้วย รวมเรียกว่า อารัมมณู-ปนิชฌาน หมายความตามพฤติกรรมว่า กระทำวัตถุคืออารมณ์มีกาย เป็นต้น เข้ามาตั้งไว้พิจารณาด้วยดี ส่วนวิบัสสนากัมมัฏฐานอันมี สัมมาทิฎฐิ ความเห็นชอบ ได้แก่ เห็นเหตุผลผิดชอบ ๒ คู่พร้อมกัน ความดำริชอบ ได้แก่ ความดำริที่จะออกจากบาป สมมาสังกัปปะ อกุศลทั้งปวง ทั้งสองนี้เป็นองค์ประกอบ รวมกันเรียกว่า วิบัสสนา กับมัฏฐาน กระทำหน้าที่พิจารณารู้ลักษณะเหตุและผลของวัตถุ คือ อารมณ์ มีกายเป็นต้นอันสมถะยึดถือไว้วิจัย คือเลือกเพ้นว่าสิ่งใดผิด สิ่งใดชอบ ดังนี้เป็นต้น สมถะก็ยึดถือสิ่งซึ่งประสงค์ ปล่อยวางสิ่ง

อันไม่พึงประสงค์ ตามที่วิบัสสนาวิจัยเลือกเพ้นแล้วนั้น รวมเรียก ว่าลักขณูปนิชฌาน หมายความตามพฤติกรรมว่าพิจารณาวัตถุ คือ อารมณ์มีกายเป็นต้น รู้เห็นตามจริงอย่างไรว่า อะไรเป็นอะไร ดีชั่ว อย่างไร อะไรควรยึดถือ อะไรควรละเว้นปล่อยวาง

๒. การอบรมจิตด้วยกัมมัฏฐาน ทั้งสองนี้ จุดประสงก์ต้อง การให้เกิดพลังแสง คือ แสงสว่างเกิดขึ้นภายในจิตท์เรียก ปฏิภาค บ้าง ประภัสสระ หรืออาภัสสระบ้าง โอภาสบ้าง เหล่านี้เป็นต้น เป็น เหตุให้เกิดที่พจักษุ ที่พโสต ธรรมจักษุ ปัญญาจักษุ รู้เห็นสภาพต่าง ๆ มีกายเป็นต้นอันพันวิสัย ใจรู้ หูได้ยิน ตาเห็นภายนอกนี้ได้ ท่านผู้รู้ ทั้งหลาย กล่าวว่า ใจรู้ หูได้ยิน ตาเห็น ทั้ง ๓ นี้ เป็นมหาวิทยาลัย หรือแหล่งอันสำคัญและยิ่งใหญ่ให้เกิดวิชาหรือวิทยาการทั้งปวง แสง สว่างย่อมเป็นเครื่องอุปกรณ์แก่นักศึกษาทั้งหลายเหล่านั้น ดังนี้ โลก ภายนอกมีความต้องการแสงสว่างฉันใด โลกภายในอันตั้งอยู่ท่าม กลางแสงสว่าง และที่ตั้งอยู่ในความมืดตลอดกาล เราจะผ่านไป เพื่อพิจารณาให้รู้เห็นตามเป็นจริงอย่างไร แสงสว่างอันเปิดจักษุให้รู้ เห็นสภาพทั้งหลายเหล่านั้นตามประสงก์ จึงสำคัญและจำเป็นอย่าง ยิ่ง ฉันนั้น

วิธีการที่จะอบรมให้เกิดพลังแสงนั้น ท่านจัดไว้ถึง ๔๐ ประการ คือ กสิณ ๑๐ อสุภ ๑๐ อนุสสติ ๑๐ พรหมวิหาร ๔ อาหาเร ปฏิกูล ๑ จตุธาตุววัตถาน ๑ อรูป ๔ แต่ละอย่างล้วนแต่จะเป็น อุบายให้เกิดพลังแสงด้วยกันทั้งสิ้น (ผู้ต้องการทราบรายละเอียดให้ดู ในหนังสือวิสุทธิมรรคนิเทศ)

ในอัฏฐิงัคิกมรรคนี้ ท่านแยกสัมมาสตืออกเป็นหมวดใหญ่

เรียกว่ามหาสติปัฏฐานสูตร (ดูรายละเอียดในภาค ๒) ซึ่งเป็นการ เพียงพอสำหรับการอบรมจิตใจให้เกิดพลังแสงอยู่พร้อมแล้วในกาย ของผู้อบรมทุกคน

สมมาสมาชิ ในมรรคมืองค์ ๘ นี้ ท่านมีกฎไว้ดังนี้ เมื่อ อบรมจิตได้ปฏิภาคนิมิต คือ แสงสวางเกิดขึ้นเป็นเครื่องกำหนดยึด ถือของจิตแล้ว ท่านจัดเป็นขั้นอุปจารสมาชิ เมื่อผู้อบรมยึดถือไว้ได้ มั่นคงแล้วเรียกว่า อัปปนาสมาชิ มืองค์ฌาน ๕ คือ วิตก ๑ วิจาร ๑ ปีติ ๑ สุข ๑ เอกัคคตา ๑

วิตกมีความมุ่งหมายอนุโลมตามความดำริชอบ วิจารมีความ อนุโลมตามความเห็นชอบ ปีติ มีอาการให้รู้สึกได้ ๕ อย่าง คือขุท-ทกาปีติ มีอาการขนชูชันน้ำตาซึมใหล ๑ ขณิกาปีติ มีอาการเหมือน สายพ้าแลบเป็นขณะๆ ๑ โอกกันติกาปีติ มีอาการซู่ซ่าที่กายเหมือน คลื่นกระทบผั้ง ๑ อุพเพงคาปีติ มีอาการกายและใจเบาเหมือนดัง จะเลื่อนลอยอยู่ในอากาศ ๑ ผรณาปีติ มีอาการเย็นซาบซ่านไปทั่ว กาย ๑ ในที่นี้รวมเรียกว่าธรรมปีติ เป็นสภาพที่มีอยู่ ย่อมเกิดขึ้น เป็นขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติทั้งหลายให้รู้สึกแช่มชื่นอื่มกายใจ เป็นเครื่องกำ หนดสุขมีอาการให้กายและจิตเย็นสบาย สงบระงับจากความทุกข์ทั้ง ปวง เอกัคคตา คือ องค์ของสัมมาสมาธิโดยตรง

องค์ฌานทั้ง ๕ นี้ เป็นที่ประชุมพร้อมแห่งองค์มรรคทั้ง ๘ พร้อมที่จะกระทำกิจตามหน้าที่ ขจัดนิวรณูปกิเลสอันเป็นกิเลสคอย กลุ้มรุมใจให้เศรุ้าหมองต่างๆ ๕ อย่าง คือ กุศลวิตก คอยขจัดถิ่น-มิทธนิวรณ์ที่คอยห้ามกันปิดกั้นโม่ให้กระทำบุญกุศลต่าง ๆ ไว้ได้ ๑

วิจาร คอยขจัดวิจิกิจฉานิวรณ์ที่คอยห้ามกันปิดกันไม่ให้ความเห็น ชอบเกิดขึ้นไว้ได้ ๑ ปิติ คอยขจัดพยาบาทนิวรณ์ที่คอยทำลายล้าง คุณธรรมต่าง ๆ ไม่ให้เกิดขึ้นไว้ได้ ๑ สุข คอยขจัดอุทธัจจะกุกกุจจะ นิวรณ์ ที่คอยกระทำให้จิตมีความคิดเห็นเลื่อนลอยพุ้งซ่านไม่แน่นอน ไว้ได้ ๑ เอกัคคตา คอยขจัดกามฉันทนิวรณ์ ที่คอยกระทำให้จิต พอใจยินดีในรูป เสียง กลิ่น รส และสิ่งสัมผัสถูกต้องกายอันเป็นเหตุ ให้จิตคิดพุ้งซ่านไปกับสิ่งทั้ง ๕ ที่กล่าวมาแล้วนี้ไว้ได้ ๑

องค์ฌานทั้ง ๕ นี้ เป็นขั้นมูลฐานแห่งการอบรมจิตในพระ พุทธศาสนา เรียกว่า ปฐมฌาน เพราะเป็นเบื้องต้น ที่เรียกว่าฌาน เพราะอาการของจิตเพ่งพิจารณา อารมณ์คือกาย เวทนา จิต ธรรม ของผู้อบรมเอง โดยการยึดถืออารมณ์คือกาย เป็นต้น เป็นนิมิต เครื่องกำหนดหมายไว้ได้ เป็นฝ่ายสมถภาวนา เรียกว่าอารัมมณู-ปนิชฌาน การพิจารณาอารมณ์มีกายเป็นต้น ซึ่งรวมเรียกว่า นามรูป ให้รู้ตามเป็นจริงอย่างไร เป็นฝ่ายวิบัสสนาภาวนา เรียกว่า ลักขณู-ปนิชฌาน

สมถะและวิบัสสนากระทำหน้าที่อบรมจิต ให้เกิดพลังจิตและ พลังแสงสูงขึ้น เกิดญาณและปัญญาเสมอกันขึ้นไปตามลำดับจนถึง ที่สุด

เมื่อจะอบรมจิตให้สูงขึ้น พึงกำหนดตามลำดับดังนี้ ที่ ๑ ปฐม ฌานดังกล่าวแล้ว ละวิตก วิจารเสีย เข้าถึงฌานที่ ๒ ละปีติเสีย คง เหลือแต่สุขกับเอกัคคตา เข้าถึงฌานที่ ๓ ละสุขเสียด้วยคงเหลือ เอกัคคตา เกิดอุเบกขาเข้าถึงฌานที่ ๔ ฝ่ายวิบัสสนาเรียกว่า สังขารุ- เปกขาญาณ เพ่งพิจารณา อารมณ์ นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม เพ่งพิจารณาอนุโลมปฏิโลม ย้อนถอยไปหาฌานที่ ๑ จาก ที่ ๑ ขึ้นมาหา ๔ อีก ถอยกลับมาเรื่อย ๆ ไปจนกว่าจะรู้เห็นแจ้งชัด ตามเป็นจริงอย่างไร พลังจิตและแสงก็จะมั่นคงสูงขึ้นตามลำดับ

เอกัคคตา อุเปกขาและสังขารุเปกขาญาณ ได้แก่ ไม่มีความ ยินดียินร้ายต่อนามรูป หรือสังขารทั้งหลายอันพิจารณาอยู่นั้น ต้อง พิจารณาให้สูงขึ้นไปอีก ๔ชั้น คือ เพ่งพิจารณาความว่าง คือ อากาศ ว่าง ไม่มีที่สิ้นสุด ล่วงเลยรูปและปฏิฆสัญญา เพราะไม่กระทำสัญญา ไว้ในใจอันจะเป็นเหตุให้ยืนดียืนร้าย เรียกว่า อากาสานัญจายตน-ณานเป็นที่ ๑ เพ่งพิจารณาวิญญาณที่แผ่ไปในอากาศว่าไม่มีที่สุด เพราะล่วงเลยความพิจารณาอากาศโดยประการทั้งปวงเสียได้ ว่า วิญญาณัญจายตนฒานเป็นที่๒ ความเพ่งพิจารณาวิญญาณว่าน้อย หนึ่งไม่มีล่วงเลยวิญาณทั้งปวงเสียได้ เรียกว่า อากิญจัญญายตนฌาน เพ่งพิจารณาล่วงเลยความยึดถือว่าไม่มีอะไรหรือไม่ยึด ถืออะไรแต่ก็ไม่พ้นโลกิยธาตุและธรรมอันละเอียดประณีต่ได้ เรียกว่า เนวสัญญานาสัญญา หมายความว่า ความรู้อันละเอียดประณีตนี้ว่า สัญญาหรือไม่ใช่สัญญาก็ไม่ได้ทั้งสองอย่าง เรียกว่า เนวสัญญานา สัญญายตนุณาน เป็นที่ ๔ เกกัคคตา อุเบกขา สังขารุเปกขาญาณ ทั้งปวงดังกล่าวมาแล้วนี้ เพ่งพิจารณา กาย ธรรม าต อนุโลมปฏิโลมเนื่อง ๆ เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงว่า นามรูปทั้งหลาย อันพิจารณาอยู่นั้นไม่เที่ยง เป็นทุกข์ เป็นอนัตตา เปรียบประดุจว่า กำแพงใหญ่อันห้อมล้อมผู้อบรมอยู่ถึง ส ชั้น พิจารณาอยู่เนื่อง ๆ เช่นนี้ จนกว่าจิตจะแนบแน่นแล่นไปสู่ยอดแห่งสมถะและวิบัสสนา

เกิดโอภาสแสงสวางยิ่งกว่าที่ผ่านมาแล้ว ๑ เกิดปีติความอื่มใจบังเกิด กล้ากว่าแต่ก่อน ๑ บัสสัทธิ ความสงบกายและจิตยิ่งกว่าที่ผ่านมา ๑ อธิโมกข์ ความเชื่อมั่นบังเกิดกล้ายิ่งนัก ๑ บัคคาโห ความเพียร กล้า ๑ สุขัง ความสุขกายและจิตประณีตขึ้น ๑ ญาณัง ญาณ และ บัญญากล้ายิ่งขึ้น ๑ อุปบัฏฐานัง สติบังเกิดกล้าเป็นมหาสติบัฏฐาน และสัมโพชฌงค์ ๑ อุเบกขา สังขารุเปกขาญาณกล้า เป็นอุเบกขา สัมโพชฌงค์ ๑ นิกันติมีฉันทะกล้าพอใจในวิบัสสนา เป็นฉันทาธิปติอันจะก้าวขึ้นสู่อิทธิบาท ๑

ตามที่แสดงนี้ แสดงให้เห็นเขตสูงสุดของโลกิยมรรคอันจะ กาวล่วงขึ้นสู่โคตรภูบุคคล อันจะกระทำกิจท่ามกลางระหว่างโลกิย-มรรค และอริยมรรค ซึ่งเป็นมัชฌิมาปฏิปทา

เมื่อผู้อบรมขึ้นถึงยอดวิปัสสนาดังกล่าวแล้ว จิตยังตั้งอยู่ใน สังขารุเปกขาญาณ คือ ไม่ยินดียินร้ายกับสิ่งนั้น ๆ มีโอภาสแสงสว่าง เป็นต้นแล้ว โคตรภูก็จะบังเกิดพิจารณานามรูปอนุโลมปฏิโลมต่อไป ยึดหน่วงเอานิพพานเป็นอารมณ์โดยลักษณาการของจิต ที่เป็นตัณหา มานะ ทิฏฐิ ไม่อาศัยอยู่และไม่มีอุปาทานยึดมั่นอะไรๆ ในโลก กล่าวคือ ไม่ยึดถือมั่นนามรูปใด ๆ ซึ่งเป็นนิมิต เครื่องหมายปรากฏ อยู่เฉพาะหน้าอันตนพิจารณาอยู่นั้น อาศัยแต่เพียงเพื่อพิจารณาระลึก รู้ในลักษณาการความเกิดขึ้นตั้งอยู่หรือเสื่อมสลายไปอย่างไรเท่านั้น

เมื่อโคตรภูญาณพิจารณาอยู่อย่างนี้ จิตก็จะแล่นไปสู่มัคกามักกญาณทัสสนะ คือ รู้เห็นแจ้งชัดว่า ทางหรือไม่ใช่ทางดำเนินไปสู่ อริยมรรค ให้สำเร็จเป็นอริยบุคคลิหรือไม่อย่างไร โดยหมายความว่า

โคตรภูญาณได้สำรวจสอบสวนทวนต้นและปลายเห็นแจ้งชัดว่า นาม รูปทั้งหลายอันพิจารณาแล้ว ยังไม่เห็นนามรูปใดพ้นบัญญัติว่าไม่ เที่ยงเป็นทุกข์ เป็นอนัตตาแม้แต่เศษเลย ถึงคำบัญญัตินื้อนุโลมตาม บัญญัติของศาสนาพราหมณ์ที่ว่าอรูปนั้นก็ไม่พบความจริง จากคำที่ ว่าอรูปซึ่งหมายความว่าไม่ย่อยยับเปลี่ยนแปลงนั้น

จึงเป็นอันว่าการที่พิจารณามาแล้วนั้น เป็นแต่เพียงเพื่อแสวง หานามธรรม อรูปธรรม ซึ่งเป็นความหมายของคำที่ทรงบัญญัติว่า อรูปาวจรญาณ หมายถึงอาการของจิตเพ่งพิจารณาแสวงหาธาตุธรรม ที่ไม่ย่อยยับเปลี่ยนแปลงปรุงแต่ง คือ นามธรรมและอรูปธรรม เท่านั้น

เมื่อโคตรภูญาณรู้แจ้งเห็นชัดดังนี้แล้ว จึงยึดหน่วงนิพพาน เป็นอารมณ์ อธิษฐานจิตว่า นิพพานภูมิเป็นอย่างไร อยู่ที่ใด ขอ ให้ปรากฏในญาณทัสสนะ ขณะนั้นจะปรากฏจุดแสงสว่างเกิดขึ้นใน ระยะไกล เป็นแสงสว่างยิ่งนักหนาปราศจากมลทินทั้งปวง โคตรภู จิตที่ยึดหน่วงนิพพานเป็นอารมณ์นั้นก็จะเกิด วิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา แล่นไปสู่สังขารุเปกขาญาณโดยเร็วตกศูนย์ คือ เกิดแสง สว่างวาบขึ้นที่กายผู้อบรม เป็นความหมายบอกให้ทราบว่ากายโคตรภูฝ่ายสังขารุเปกขาญาณดับไป โคตรภูฝ่ายมัคคามัคคญาณเกิดขึ้น ใหม่แทน กลับตกลงมาอยู่ปฐมมานดังเก่า เมื่อพิจารณากายในกาย ก็จะเห็นกายนี้เหมือนกายบัจจุบันของผู้อบรม ต่างแต่คนแก่ไม่แก่ เด็กไม่เด็ก เครื่องแต่งกายเป็นปกติเป็นสีขาว ไม่เหมือนกับเครื่อง แต่งกายที่กายนอกแต่งอยู่ เรียกกายนี้ว่า กายในกายทั้งภายในภาย นอก เพราะกายนี้มีกายในเล็ก ๆ ตั้งอยู่ จุดศูนย์กึ่งกลางตรงแนว

สะดือเข้าไป และมีกายในกายภายนอกเล็กๆ ตั้งอยู่ตรงจุดศูนย์สะดือ ตัดในหนังประมาณ ๑ เซนติเมตร เมื่อกายนื้ออกจากจุดตั้งไปภาย นอกกายของผู้อบรมจะใหญ่เท่ากายปัจจุบัน เหมือนดังที่ทุกคนเคย นอนหลับผืนเห็นออกไป

กายทั้ง ๓ นี้ เป็นกายผลอันเกิดแก่การอบรมจิตด้วยสมละ และวิบัสสนาอันเป็นรากฐานเป็นที่ตั้ง และที่ประชุมแห่งวิชาทั้งปวง ต่อไปจะเรียกกายนี้ว่า กายญาณทัสสนะ เพราะกายนี้มีที่พจักษุ ที่พโสตะ เกิดบัญญาจักษุสามารถได้ยืน ได้เห็น จำ คิด รู้ เข้าใจสภาพ ของโลกทีพย์ทั้งปวงอันล่วงพันวิสัย กายนอกของผู้อบรมจะรู้ เห็นได้ กายนี้จะทำการสื่อสัมพันธ์จิตของกายนอกทางมโนทวารวิถี และอาจ สามารถให้กายในกายภายนอกออกมาซ้อนกายบัจจุบัน ให้เกิดที่พจักษุ ที่ทโสตะได้ด้วย เมื่ออบรมจิตด้วยสมละและวิบัสสนาสูงขึ้น เพียงใด กายนี้ก็จะละเอียดประณีตใสบริสุทธิ์เป็นพลังแสงสูงขึ้นตาม ลำดับจนถึงที่สุด คือ กายอรหันต์

กายญาณทัสสนะนี้ จะเป็นอุปการะแก่ผู้อบรมให้เกิดวิชา ต่าง ๆ สูงขึ้นไปตามถำดับดังต่อไปนี้ คือ

• อดีตั้งสญาณ ความปรีชาสามารถพิจารณานามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ตลอดจนเหตุการณ์ต่างๆ ในเวลาที่ผ่านมาแล้ว ระลึกรู้ เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงอย่างไรว่าตนกระทำอย่างใด ให้ผล อย่างใด กรรมอันใดที่กระทำแล้ว กรรมอันนั้นเป็นอโหสิกรรมไป แล้วอย่างไร กรรมอันใด ที่ยังไม่ได้ให้ผล เป็นอโหสิกรรม จิตสั่ง สมกรรมกิเลสนั้นไว้อย่างไร จะปรากฏให้ผลต่อไปอย่างไร เมื่อ ญาณนี้แก่กล้าสูงขึ้นก็จะบังเกิดปุพิเพนิวาสานุสสติญาณ ได้แก่ ความ

สามารถระลึกรู้เห็นแจ้งชัดถอยหลังไปในอดีตชาติ ว่าชาติที่ผ่านๆ มา แล้วเกิดเป็นอะไรอย่างไร เช่น มีเพศผิวพรรณเป็นอย่างไร เมื่อหยั่ง ลงสู่ความเกิดในครรภ์มารดาด้วยอาการอย่างไร ญาณทั้งสองนี้จัด เป็นวิชาในพระพุทธศาสนานี้ ดังนี้คู่หนึ่ง

ญาณทั้งสองนี้เมื่อกล่าวโดยความมุ่งหมาย ก็ได้แก่พิจารณา นามรูปปัจจุบันถอยไปหาอดีต จากอดีตเท่าที่สามารถจะพิจารณาได้ กลับมาหาบัจจุบันอีก อนุโลมปฏิโลมเช่นนี้ จนเกิดวิชาความรู้ เห็นแจ้งชัด ขจัดอวิชชาอันปิดบังความจริงว่าชาติก่อนมีจริงหรือไม่ กรรมกิเลสอันสะสมไว้มีหรือไม่อย่างไร อย่างใดให้ผลเป็นอโหสิ-กรรมแล้ว อย่างไรจะตามมาให้ผลในปัจจุบันชาติอีกอย่างไร หรือไม่

๒. อนาคตั้งสญาณ ได้แก่ ควาามปรีชาสมารถพิจารณา นาม รูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม บัจจุบัน ไปหาอนาคต ๆ กลับ มาหาบัจจุบัน อนุโลมปฏิโลมจนรู้เห็นแจ้งชัดว่าการกระทำอันใด จะ เกิดผลดีชั่วอย่างไร อย่างไรควรกระทำ อย่างไรควรละเว้น เมื่อ ญาณนี้แก่กล้าขึ้นก็จะเป็นเหตุให้เกิดจุตูปปาตญาณ สามารถรู้กระทำ กรรมอันใด ละจากอัตภาพเก่าแล้ว จะเกิดเป็นอะไรที่ไหนอย่างไร ต่อไป จิตสั่งสมกรรมกิเลสไว้ต่อไปอย่างไร ญาณทั้งสองนี้จัดเป็น วิชาคู่หนึ่ง ขจัดอวิชชาอันปิดบังความจริงไว้ไม่ให้เชื่อกรรม เชื่อ ผลของกรรมตามเหตุคือการกระทำในบัจจุบัน เมื่อการกระทำทาง กาย วาจา ใจ ยังมีอยู่เพียงใด ตายแล้วต้องเกิดอีก แล้วแต่กรรม จะบันดาลให้เป็นไป

๓. **บัจจุบันนังสญาณ** โด้แก่ ความปรีชาสามารถพิจารณา

กาย เวทนา จิต ธรรม รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงอย่างไรว่า นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรมในอดีตเป็นปัจจัยให้เกิด นามรูปปัจจุบัน เป็นเหตุเป็นปัจจัยให้เกิดนามรูปอนาคต สามารถประมวลเหตุอดีต และอนาคตรวมลงเป็นปัจจุบัน โดยพิจารณาสอบทวนตั้นทวนปลาย สุดสายเหตุผล อดีต อนาคต บ้างบุน ว่าการกระทำอย่างนี้ที่ให้ผล มาแล้วในอดีตก็เป็นอย่างนี้ ที่กระทำแล้วในอดีตส่งผลมาให้ผลบ้าง-จุบันก็เป็นอย่างนี้ การกระทำอันใดในอดีตที่ยังไม่ให้ผลในปัจจุบัน จะให้ผลในอนาคตต่อไปก็เป็นอย่างนี้ การกระทำอันใดในบุัจจุบัน ให้ผลในบัจจุบันก็เป็นอย่างนี้ ที่ยังไม่ให้ผลในบัจจุบันจะให้ผลใน อนาคต ก็เป็นอย่างนี้เหมือนกัน เมื่อกายญาณทัสสนะพิจารณาระลึก รู้ดูเห็นแจ้งชัดอยู่เช่นนี้ ก็จะเกิดเจโตปริยญาณ สามารถรู้เห็นแจ้งชัด ในวารจิตของผู้อบรมว่า ขณะใดวารจิตเป็นอย่างไร ดังที่แจกไว้ใน มหาสติปัฏฐาน ๑๖ จิต เช่น จิตมี โถภะ โทสะ ก็รู้ชัดว่า จิตมีโถภะ เกิดขึ้นอย่างไร เกิดขึ้นแล้วเป็นเหตุให้กระทำอะไรอย่างไร เมื่อกระ-ทำแล้วให้ผลอย่างไร แค่ไหน เพียงใด เกิดขึ้นแล้วจะดับไปอย่างไร ก็รู้ชัดในประการนั้น ๆ ด้วย เมื่อกายญาณทัสสนะสามารถพิจารณา นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม รู้เห็นแจ้งชัดอยู่เช่นนี้ ปรีชาสามารถพิจารณาปฏิจจสมุปปบาท คือ ปัจจยาการ ได้แก่ การ พิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม อดีต อนาคต ปัจจุบัน มือาการเป็น เหตุและผลของกันและกันอย่างไร ดูรายละเอียดในภาคทฤษฎีทั้ง ๓ นี้ แต่ละอย่างจัดเป็นวิชาในพระพุทธศาสนานี้

๔. อิทธิวิธิ และมโนมยิทธิ ทั้งสองนี้เป็นผลอันเกิดแต่ สมถะและวิบัสสนา อบรมจิตให้เกิดพลานุภาพและจิตตานุภาพ อิทธิวิธิ คือ พลานุภาพ โดยความใต้แก่มีความเพียรกล้า หาญ สามารถกระทำกิจการงานทั้งปวง ให้สำเร็จลุล่วงตามความ มุ่งหมายด้วยอุบายต่างๆ ขจัดอุปสรรคและสิ่งขัดขวางได้ทั้งมวล

มโนมยิทธิ คือ จิตตานุภาพ โดยความได้แก่จิตตั้งมั่นไม่หวัน ใหว สามารถอาจหาญบังคับบัญชากิจการงานทั้งปวงได้ถูกต้องใม่ผิด ทำทุกสิ่งที่อยู่ในวิสัยซึ่งอาจจะเป็นไปได้ให้อยู่ในอำนาจและ บงการให้เป็นไปตามความมุ่งหมายจิตตานุภาพย่อมกระทำให้วิชาทั้ง ปวงเกิดขึ้น ควบคุม รักษาวิชาทั้งปวง ให้มีประสิทธิภาพสัมฤทธิผล ในหน้าที่อย่างดี จิตตานุภาพย่อมสามารถตั้งมโนคติ คือ กาย เวทนา จิต ธรรม หรือเรื่องใดก็ตาม ก็ย่อมตั้งขึ้นได้ฉับพลันไม่เลือกอิริยาบถ สถานที่และโอกาสเมื่อประสงค์จะกำหนดสิ่งใด เรื่องใด สิ่งนั้นๆ เรื่อง นั้น ๆ ก็จะเป็นนี้มิตเครื่องกำหนดได้ทันที่ จะตั้งนี้มิตไว้นานเท่าใด หรือจะละนี้มิตนั้นเสียเมื่อใดก็ได้ตามประสงค์ จะพิจารณานี้มิตนั้น เมื่อใดก็ได้ จิตตานุภาพสามารถจะแยก กาย เวทนา จิต ธรรม ออก เป็นนามหรือรูปแล้วแต่ประสงค์ให้รู้เห็นแจ้งชัดว่าอะไร เป็นอะไร อย่างไร เช่น นามรูปหยาบมือะไรบ้าง มีกิเลสเครื่องเศร้าหมองเพียง ใด จะขจัดให้หมดไปด้วยวิธีใด นาม<del>รู</del>ปปานกลางและละเอียดประ-ณีตมือะไรเป็นอย่างไรอะไรบ้าง จะกระทำให้เกิดขึ้นได้อย่างไรก็ สามารถทราบชัดประการนั้น ๆ ตามเป็นจริงด้วย

จิตตานุภาพ สามารถควบคุมญาณทั้งปวงให้เป็นระเบียบ และตั้งอยู่ในขอบเขตแห่งความมุ่งหมายเป็นอันดี

มโนคติและจินตนาการ เป็นความหมายของมโนมัยเหมือน

กัน ซึ่งหมายความว่าการงานทั้งปวงสำเร็จด้วยใจ ผู้ใดกระทำการงาน ใดสำเร็จตามความมุ่งหมาย เรียกว่า มโนมยาธิปติ หมายความว่า มโนมยนั้นมืองค์ประกอบ ๔ คือ ฉันทาธิปติ ได้แก่ความพอใจหรือ มุ่งหมายในการกระทำกิจ ๑ วิริยาธิปติ ได้แก่ ความเพียร แกลวักล้า ไม่ท้อถอยในการกระทำกิจ ๑ จิตตาธิปติ ได้แก่ ความมุ่งมั่นไม่หวั่น ใหวต่ออุปสรรคใดที่ขัดขวาง เอาใจใส่ไม่ทอดธุระในการกระทำกิจ การงาน ๑ วิมังสาธิปติ ได้แก่ ความพินิจพิเคราะห์ในการกระทำการ งานไม่ให้ผิดพลาดจากความมุ่งหมาย ๑ รวมเรียกว่า มโนมยาธิปติ แปลและหมายความว่า ความเป็นใหญ่ของใจหรือจิตในการประกอบ กิจการงานให้สำเร็จลุล่วงไปตามความมุ่งหมาย

มโนคติ แปลและหมายความว่า การไปหรือทางดำเนินของ ใจหรือจิต จินตนาการแปลและหมายความถึงอาการ หรือพฤติกรรม ของใจหรือจิต มโนคติหรือจินตนาการย่อมเป็นสมบัติอยู่สำหรับ ทุก ๆ คน

มโนคติ อันบุคคลอบรมให้เกิดวิชาการต่างๆทั้งทางโลกและ ทางธรรมที่เป็นสาธารณะทั่วไป เพื่อสำเร็จประโยชน์ในการกระทำ กิจการงานที่มุ่งหมาย ถ้าสำเร็จความมุ่งหมายก็เรียก มโนมยาธิปติ ถ้าไม่สำเร็จก็คงเรียกว่า มโนคติหรือจินตนาการเท่านั้น

มโนคติ อันบุคคลอบรมด้วยสมละและวิปัสสนากัมมัฏฐาน ให้สำเร็จเกิดวิชาที่มุ่งหมาย ตั้งแต่จิตตั้งมั่นเป็นปฐมขั้นแรกเรียกว่า มโนมยิทธิ แม้จะสูงขึ้นเพียงใด ถ้ายังอยู่ในขั้นโลกิยมรรคก็ยังคง เรียกว่า มโนมยิทธิ หรือจิตตานุภาพแทนคำว่า มโนมยาธิปติ ถ้าหาก ผู้อบรมก้าวล่วงเข้าสู่โลกุตตรมรรคิโเม้ขั้นต่ำ เช่น โสดาปัตติมรรค เป็นต้น เรียกมโนมยิทธิว่าอิทธิบาทแทนมโนมยาธิปติ เป็นความ หมายถึงจิตตานุภาพ สามารถกระทำกิจให้ตนพ้นจากโลกหรืออยู่ เหนือโลกได้

- ๕. อาสวขยญาณและอริยสัจ ๔ ทั้งสองนี้เป็นวิชาสำคัญ และเป็นจุดมุ่งหมายในพระพุทธศาสนา อาสวขยญาณหมายถึงความ ปรีชาสามารถของมโนมยิทธิ อันประชุมพร้อมแห่งวิชาทั้งปวงดัง กล่าวแล้ว เกิดญาณรู้พิเศษ รู้เห็นแจ้งชัดว่าสภาพธรรมอันใดซึ่งพระ สัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายตรัสรับรองต้องกันว่า "หินธรรม" เป็น ธรรมหยาบ ธรรมดำ ธรรมมืด ธรรมนั้นเมื่อเข้าปนหรือกลุกเคล้ากับ ธรรมอื่น ๆ ก็ทำให้เสร้าหมองไปด้วย เช่น สีดำปนกับสีขาว เป็นต้น นี้เป็นความหมายของคำว่า "กิเลส" หินธรรมเป็นสภาพที่ไม่ใช่สัตว์ และบุคคล ย่อมมือยู่เป็นอยู่ลักษณะ ๓ คือ
- ๑. รวบรวมเกาะกุมคุมกันเข้า ก่อร่างสร้างสะสมหมักหมม ให้ใหญ่ยิ่งขึ้นได้เอง นี้เป็นความหมายของคำว่า โลภกิเลส
- ๒. ทำหลายสิ่งที่ไม่เหมือนกับตนให้พินาศ และให้เหมือน กับตน นี้เป็นความหมายของคำว่า โทสกิเลส
- ๓. มีลักษณะดำ และมืด เข้มข้นเข้าไปย้อมเข้าไปคลุกเคล้า สิ่งที่ไม่เหมือนกับตน ให้เหมือนกับตน นี่เป็นความหมายของคำว่า โมหกิเลส
- ทั้ง ๓ นี้ โมหกีเลสเป็นฝ่ายต้นเค้า เพราะเมื่อกล่าวถึงโลภะ หรือโทสะก็ย่อมหมายถึง โมหะ รวมอยู่ด้วย โลภะเป็นฝ่ายสร้าง โทสะเป็นฝ่ายทำลายสิ่งที่ไม่เหมือนกับตน โมหะย่อมขยายขอบเขต

ข่ายคือความดำไปไม่มีประมาณ สมด้วยพุทธภาษิตว่า "นัตถิ โมหะ สะมัง ชาลัง" แปลและหมายความว่า ข่ายคือเครื่องมือดักใดๆ เสมอ ด้วยความมืดไม่มี "โลโภ ธัมมานัง ปะริบันโล" แปลและหมายความ ว่า โลภะเป็นอันตรายแห่งธรรมทั้งหลาย หมายความว่า โลภะกระทำ หน้าที่เหมือนดังว่า ผู้ตลบข่าย "นัตถิ โทสะโมคะโห" แปลและหมาย ความว่า ผู้จับเสมอด้วยโทสะไม่มี หมายความว่า การจับสิ่งที่ติดข่าย ให้มั่นคั้นให้อยู่มิให้หลุดจากข่ายไปได้ เสมอด้วยโทสะไม่มี ดังนี้รวม เรียกว่า หินธรรม

สัตว์บุคคลใดจะรู้หรือไม่รู้ก็ตาม ซึ่งหินธรรมนี้ เมื่อเข้าไป อาศัยเข้าไปยึดถือก็ดี ปล่อยให้เกิดขึ้นแก่ตนก็ดี ลักษณาการเช่นนี้ เป็นความหมายของคำว่าอกุสลาธัมมา บุคคลใดจะรู้หรือไม่รู้ก็ตาม เมื่อเจตนากระทำตาม อกุสลาธัมมา ทางกาย ทางวาจา ทางใจ แม้แต่อย่างไรก็ตาม การกระทำเช่นนั้นเป็นความหมายของคำว่า อกุศลกรรม

บุคคลใดจะรู้หรือไม่ก็ตาม ได้กระทำแล้วซึ่งอกุศลกรรมอัน ยังไม่ได้ให้ผลเป็นอโหสิกรรม แม้มีประมาณเพียงใดสุดอดีตในอดีต ชาติก็ดี สุดอดีตในปัจจุบันชาติก็ดี กระทำบัจจุบันยังไม่ให้ผลในขณะ กระทำจะให้ผลในอนาคตก็ดี ลักษณาการเช่นว่านี้เป็นความหมาย ของคำว่า อาสวกิเลส หรือคำว่า กรรมกิเลส อันจิตสั่งสมหมัก หมมไว้

อาสวกิเลส มีประเภท ๔ คือ กามาสวะ ๑ ภวาสวะ ๑ ทิฎฐาสวะ ๑ อวิชชาสวะ ๑ ที่ว่ากามาสวะนั้น ได้แก่ นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันกรรมกิเลสสั่งสมไว้แล้วในอดีต ซึ่งเครื่องเศร้าหมองและประกอบ ด้วยเครื่องเศร้าหมอง เป็นเหตุนำให้อุบัติหรือเกิดเป็นสัตว์เดรัจฉาน สัตว์นรก เปรต อสูรกาย เหล่านี้เป็นต้น มีอยู่ก็ดี ไม่เป็นเครื่องเศร้า หมอง แต่ประกอบด้วยเครื่องเศร้าหมอง อันจะเป็นเหตุให้อุบัติหรือ เกิดเป็นมนุษย์และเทพในกามภพ เช่น เป็นมนุษย์ทุกตะ เข็ญใจ บ้าใบ้ หูหนวก ตาบอด ง่อยเปลี้ย เหล่านี้เป็นต้น เป็นเทพพวก กุมภัณฑ์ ยักษ์มาร อสูร เหล่านี้เป็นต้น มีอยู่ก็ดีนามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันใด มีความใคร่ มีความยินดี มีความปรารถนา มีความมุ่งหมายที่จะกระทำบาปอกุศล มลทินโทษทั้งปวง ในปัจจุบัน อันจะเป็นเหตุให้อุบัติหรือเกิดเป็นอะไรอย่างใด ตามที่กล่าวมาแล้ว ข้างตันนี้ก็ดี รวมเรียกว่ากามาสวะ

ที่ว่า ภวาสวะ นั้น ได้แก่นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันกรรมสั่งสมไว้แล้วในอดีต ซึ่งจะเป็นเหตุให้อุบัติหรือเกิดเป็นเทพ ในรูปภพและอรูปภพ แต่ยังมีนามรูปอันจะนำให้อุบัติหรือเกิดใน กามภพ เป็นอะไรอย่างใดดังกล่าวไว้ในกามาสวะนั้น อาศัยอยู่หรือ มือยู่ก็ดี กรรมอันกระทำในปัจจุบัน ซึ่งจะเป็นเหตุให้อุบัติดังกล่าว แล้วข้างต้นนี้ก็ดี เป็นความหมายของคำว่า ภวาสวะ

ที่ว่า ที่ฏฐาสวะ นั้นได้แก่ มีจฉาที่ฐิ คือความเห็นผิดปิดบัง อริยสัจธรรม ๔ ไว้ ไม่ให้เห็น ว่านี้เป็นมลทีนทุกข์โทษเสียหายต่างๆ ๑ นี้เป็นสมุทัย คือ กามตัณหา ภวตัณหา วิภวตัณหา อันเป็นเหตุให้ ทุกข์เกิด ๑ นี้นิโรธ ดับความทุกข์เพราะเหตุแห่งตัณหาดับไป ๑ นี้ มรรค คือทางดำเนินให้ถึงความดับทุกข์ ได้แก่มรรคประกอบด้วย

องค์ ๘ มีสัมมาทิฏฐิ เป็นต้น สัมมาสมาชิ เป็นที่ ๘ ดังกล่าวแล้ว มิจฉาทิฏฐิอันปิดบังสัจจะ คือความเป็นจริงทั้งปวงไว้ ย่อมเป็นเหตุ ให้เกิดกามาสวะ ภวาสวะ อวิชชาสวะ ที่ล่วงมาแล้วในอดีตก็ดี ที่ กำลังจะเกิดอีกก็ดี เรียกว่า ทิฏฐาสวะ

ที่ว่า อวิชชาสวะ นั้น ได้แก่ความรู้ผิดทั้งปวง คือความไม่รู้ว่า ทุกข์ ๑ สมุทัย คือ เหตุให้เกิดทุกข์ ๑ ไม่รู้ความดับทุกข์ ๑ ไม่รู้ทาง ดำเนินให้ถึงความดับทุกข์ ๑ ไม่รู้อดีต ๑ อนาคต ๑ ไม่รู้จักปัจจุบัน ๑ ไม่รู้จักปฏิจจสมุปปบาท คือ อาการของเหตุผล อดีต อนาคต และปัจจุบันมีความสัมพันธ์สืบเนื่องกันอย่างไร ๑ ความไม่รู้ทั้ง ๘ นี้ หมักหมม สะสมอยู่แล้วในอดีต ติดตามมาในปัจจุบันยังจะสะสมหมักหมมต่อไปในอนาคตอีก อย่างนี้เรียกว่า อวิชชาสวะ

ญาณอันปรีชาสามารถพิจารณาเห็นแจ้งชัดถึงนามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันประกอบด้วยอาสวกิเลสให้เป็นอาสวชาตุ ขันธ์ อายตนะ อินทรีย์ ว่ามือยู่ในผู้อบรมอย่างไร จัดเป็นอาสวขยญาณ เงื่อนที่ ๑ เมื่อรู้เห็นแจ้งชัดตามความเป็นจริงอย่างไรแล้ว รู้อุบาย วิธีขจัด หรือทำลายอาสวกิเลสให้สิ้นไปได้เป็นอาสวขยญาณเงื่อนที่ ๒ เมื่อขจัดอาสวกิเลสให้สิ้นไปได้แค่ไหนเพียงใด ก็รู้เห็นแจ้งชัดประการนั้น ๆ ด้วย จัดเป็นอาสวขยญาณเงื่อนที่ ๓

อาสวขยญาณเงื่อนที่ ๓ นี้ แยกที่ฎฐาสวะออกเป็นประเภท หนึ่งต่างหาก เรียกอาสวขยญาณส่วนนี้ว่าตรัสรู้อริยสัจ ๔ แปลและ หมายความว่า บรรลุวิชา รู้เห็นแจ้งชัดในของจริงอย่างประเสริฐ ๔ อย่าง อาสวขยญาณเงื่อนที่ ๓นี้ อาจแยกประเภทได้ ๓ คือ รู้ส่วน อดีตว่า ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ๑ รู้ส่วนอนาคตว่า จุตูปปาตญาณ ๑ รู้ส่วน ๓ เรียกว่า บัจจุบันนังสญาณ โดยความก็คือ อาสวขยญาณ นั้นเอง แต่ที่แสดงไว้แยกกันนั้น ก็เพื่อให้เห็นความสำคัญ ในความ มุ่งหมายติดต่อกันว่า ถ้าวิชาทั้งหลายไม่ว่าอย่างใดจะสูงสุดเพียงใด มีความปรีชาสามารถเพียงใดก็ตาม ถ้ายังเป็นโถกิยะอยู่เพียงใดก็ยัง ไม่จัดเป็นอาสวขยญาณเพียงนั้น เมื่อวิชาทั้งหลายดังกล่าวแล้ว ประชุมพร้อมกันเพื่อกระทำกิจขจัด นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันประกอบด้วยอาสวกิเลส เพื่อให้บังเกิดอริยมรรคญาณเมื่อ ใด วิชาอันประชุมพร้อมกันนั้นก็รวมเรียกว่า อาสวขยญาณอันเป็น โลกุตตรมรรคเมื่อนั้น

อาสวขยญาณอันกระทำกิจในอริยมรรคมีเขต ๔ มีวัตถุ ๑๐ ที่ว่าเขต ๔ นั้น คือ โสดาบัตติมรรคและผลเขตที่ ๑ สกิทาคามิ-มรรคและผลเป็นเขตที่ ๒ อนาคามิมรรคและผลเป็นเขตที่ ๓ อร-หัตตมรรคและผลเป็นเขตที่ ๔

ที่ว่าวัตถุ ๑๐ หรือสังโยชน์นั้น คือ

- สักกายะ ได้แก่ นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ซึ่งประกอบด้วยอาสวกิเลส อันกรรมกิเลสสั่งสมไว้แล้วจะเป็นเหตุ ให้อุบัติ หรือเกิดเป็นเปรตอสุรกาย สัตว์เดรจฉาน สัตว์นรก ตลอด จนความเป็นมนุษย์ บ้า ใบ้ หูหนวก ตาบอด เหล่านี้เป็นต้น อัน อาสวขยญาณเงื่อนที่ ๑ พิจารณาเห็นแล้วเรียกว่าสักกายที่ฏูฐิ
  - ๒. วิจิกิจฉา ได้แก่ คิวามสงสัยไม่รู้ตามเป็นจริงว่านามรูป

คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อย่างไร ๑ นามรูป อดีต อนาคต บ้าจุบัน เป็นเหตุเป็นปัจจัยแก่กันอย่างไรแค่ไหนเพียงใด ๑ นามรูปอันใด ซึ่งกรรมสั่งสมไว้ประกอบด้วยอาสวกิเลสเป็นอย่างไรมีอะไรบ้าง ๑ ไม่รู้ว่าอาสวกิเลสนั้นจะรู้เห็นแจ้งชัด และขจัดให้สิ้นไปตามลำดับได้ ด้วยอาสวขยญาณเท่านั้น ๑

๓. สิลัพพัตตปรามาส ในที่นี้ได้แก่ความบกพร่องแห่งศีล และจริยาวัตรของความเป็นมนุษย์ อันจะเป็นเหตุให้เกิดเป็นมนุษย์ บ้า ใบ้ หูหนวก ตาบอด เป็นต้น และเป็นกุมภัณฑ์ ยักษ์ มาร อสูร เป็นต้น ๑ การอบรมจิตผิดวิธี ไม่อาจบรรลุมรรคผลนิพพานได้ แต่สำคัญผิดว่าบรรลุหรืออาจบรรลุได้ ๑

วัตถุทั้ง ๓ นี้ อาสวขยญาณ แห่งอริยมรรคญาณเขตที่ ๑ ย่อมละหรือขจัดเสียได้เป็นเหตุให้อุบัติหรือเกิดเป็นมนุษย์และเทพที่ บริสุทธิบริบูรณ์ในกามสุคติภพ หรืออุบัติเป็นเทพในสุคติรูปภพตาม กำลังฌาน

- ๔. กามราคะ ได้แก่ ความใคร่ ความกำหนัดยินดีในกาม กามสุคติภพอันยังมีในโสดาบุคคล แต่โม่ละเมิดศีล
- ๕. พยาบาท ได้แก่ อาฆาตเคืองแค้นอันยังมีในจิตโสดา
   บุคคล แต่ไม่ละเมิดศีล

วัตถุหรือสังโยชน์ ๔, ๕ นี้ อาสวขยญาณแห่งอริยมรรค-ญาณเขตที่ ๒ คือ สกิทาคามิมรรค ย่อมทำให้มีกำลังน้อย เบาบาง อันจะเป็นเหตุให้ความอุบัติในกามสุคติภพ มีกำหนดชาติความเกิด น้อยลง เช่น โสดาบางพวกต้องเกิดอีก ๓ ชาติ ก็จะเหลืออีก ๑ ชาติบ้าง ๒ ชาติบ้าง ๓ ชาติบ้าง

สังโยชน์ที่ ๔, ๕ นี้ อาสวขยญาณแห่งอนาคามิมรรคย่อม ละได้เด็ดขาด หมายความว่าได้ละ นามรูป อันเกิดแต่กามราคะ อันจะเป็นเหตุให้เกิดเป็นมนุษย์และเทพในกามภพอีก ละหรือขจัด ความพยาบาทอันจะเป็นเหตุอุบัติ เป็นเทพวิปากาสูร เช่น กุมภัณฑ์ ยักษ์ มาร อสูร เป็นต้น

อาสวขยญาณแห่งอนาคามิมรรคเขตที่ ๓นี้ เป็นเหตุให้อุบัติ หรือเกิดเป็นวิสุทธิพรหมในสุทธาวาส ๕ ชั้น ชั้นใดชั้นหนึ่งตามกำลัง ณานของตน คือ ปฐมณานถึงปัญจมณานไม่ต้องกลับมาเกิดเป็น มนุษย์และเทพในกามเทพ และรูปพรหมโลกิยะอันยังมีกามาสวะ เหลืออยู่อีกต่อไป

วัตถุหรือสังโยชน์ที่ ๖ รูปราคะ ได้แก่ นามรูปอันกรรมสั่ง สมไว้ ซึ่งจะนำให้อุบัติหรือเกิดในรูปภพตามกำลังฌานที่ ๑ ถึง ๔ รวม ๑๑ ชั้น รวมเรียกว่า รูปราคะ แม้ความอุบัติเป็นวิสุทธิพรหม ในสุทธาวาสตามกำลังฌานแห่งอนาคา มิมรรค แต่ที่ ๑ ถึงที่ ๕ ก็รวม เรียกว่า รูปราคะ

วัตถุหรือสังโยชน์ที่ ๑ อรูปราคะ ได้แก่นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันกรรมสั่งสมไว้ ซึ่งจะเป็นเหตุให้อุบัติเป็น อรูปพรหมตามกำลังฌานแต่ ๑ ถึง ๔ ชั้น รวมเรียกว่า อรูปราคะ

วัตถุหรือสังโยชน์ที่ 2 มานะ ได้แก่ นามรูปอันมานานุสัย

นอนเนื่องอยู่ในสันดานเป็นเหตุให้ถือตัว ถือผิด สำคัญผิด ให้ติด ในภพทั้งปวง

วัตถุหรือสังโยชน์ที่ ธ อุทธัจจะ ได้แก่ ความพุ้งซ่านไปตาม อารมณ์หรือรูปนิมิต อรูปนิมิต ไม่กำหนดแน่นอนเด็ดขาดลงได้ เรียกว่าอุทธัจจะ ในเมื่อขณะอนาคามิผลกระทำให้อาสวขยญาณใน เขตที่ ๔ ดังกล่าวหรืออรหัตตมรรคอาสวขยญาณในเขตให้สิ้นไป

สังโยชน์ที่ ๑๐ อวิชชา ได้แก่ ความไม่รู้ดังกล่าวแล้วใน อวิชชาสวะ แต่ในที่นี้เป็นอวิชชาอันเหลืออยู่เป็นเหตุให้ติดอยู่ในรูป ราคะ อรูปราคะ และกิเลสละเอียดนอนเนื่องอยู่ในสันดานที่เรียกว่า อนุสัยกิเลส

สังโยชน์ที่ ๖, ๗, ๘, ६, ๑๐ นี้ อาสวขยญาณแห่งอรหัตต-มรรคญาณ ย่อมละหรือขจัดไปได้เด็ดขาดอย่างสิ้นเชิง

วัตถุหรือสังโยชน์ แปลและหมายความว่า วัตถุได้แก่ อารมณ์คือนามรูป นิมิตอันญาณพึงรู้ด้วยการกำหนดพิจารณาให้รู้ เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงว่า นามรูป คือ กาย เวทนา จิต ธรรม อันใดเป็นสังโยชน์คือเครื่องผูกมัดหรือประกอบไว้ซึ่งกรรม และผล แห่งกรรมอันกระทำแล้วในอดีตให้สืบเนื่องกับปัจจุบัน กรรมและ ผลบัจจุบันสืบเนื่องไปถึงอนาคตเป็นเหตุให้บุคคลต้องอยู่ในข่ายหรือ เครื่องผูกมัดแห่งสังสารทุกข์ ชาตินี้ ชาติหน้า และชาติต่อ ๆ ไปให้สืบเนื่องถึงกันไม่สิ้นสุดลงได้ จึงเรียกนามรูปอันเกิดแต่กรรมทั้ง หลายเหล่านั้นว่า "สังโยชน์" อันจะละหรือขจัดเสียได้ด้วยอาสวขยญาณในอริยมรรคญาณตามลำดับดังกิล่าวแล้ว

ได้แสดงถึงแนวทางและเขตการอบรมจิตด้วยสมถะและวิ-บัสสนากัมมัฏฐานตามหลักอันมีนามบัญญัติว่า อัฏฐังคิกมรรคหรือ มรรคมืองค์ ผ คือ ทางดำเนินไปสู่จุดความมุ่งหมายได้ถูกต้องไม่ ผิดพลาด หวังว่าพอจะเป็นเครื่องอุปกรณ์กันความสำคัญผิด กันการ โต้เถียงติเตียนซึ่งกันและกันในหมู่ผู้อบรมจิต เพื่อบรรลุความมุ่ง หมายว่าผิดบ้าง ติดบ้างเหล่านี้เป็นตัวอย่าง แท้จริงการอบรมจิตนั้น ใครจะอบรมด้วยวิธีอย่างใด ๆ ก็ตาม ถ้าวิธีนั้น ๆ เป็นไปให้เกิดวิชา และความเห็นชอบหรือสงบระงับจากกิเลส วิธีนั้น ๆ ชื่อว่า สมถกัมมัฏฐานหรือสัมมาสมาธิ และวิบัสสนากัมมัฏฐานหรือบัญญาทั้ง หมด

มรรคคือทางดำเนินมืองค์ ๘ ได้แก่ สัมมาทิฏฐิ เป็นต้น สัมมาสมาชิเป็นที่ ๘ นี้ เป็นวิชาด้วย เป็นจรณะด้วย มรรคคือความ เห็นชอบ ความดำริชอบ สงเคราะห์ด้วยวิบัสสนา เป็นจรณะ คือ ยานเครื่องนำไป คือวิบัสสนา มรรคอีก ๖ ประการ สงเคราะห์ด้วย สมถะเป็นจรณยานเครื่องนำไป คือ สมถะ

สมถะและวิบัสสนาเป็นวิชาให้เกิดวิชาต่าง ๆ ดังกล่าวแล้ว เป็นวิชาสำคัญ ผู้มุ่งหมายต่อผลแห่งการกระทำกิจการงานทั้งปวงจึงเป็นการสมควรที่ทุกคนพึงกระทำให้มีให้เกิดขึ้นในตน วิชาทั้ง หลายดังกล่าวแล้วทั้งหมด ย่อมเป็นประโยชน์สาธารณะทั่วไปแก่ผู้ ประกอบกิจการทั้งปวงฝ่ายโลกิยะทั้งฝ่ายโลก ฝ่ายธรรม แต่โลกุต-ตระ ถ้าขาดวิชา คืออาสวขยญาณเงื่อนที่ ๓ แล้ว ก็ย่อมไม่สำเร็จ ประโยชน์ในการกระทำกิจการีงานฝ่ายโลกุตตรมรรคได้

ผู้อบรมจิตถึงพร้อมด้วยวิชาดังกล่าวมาแล้วนี้ ย่อมหมาย ความว่า ถึงพร้อมจรณะคือยานพาหนะเครื่องนำไปให้ถึงที่หมาย หรือสำเร็จความมุ่งหมายด้วย

วิชาตามที่แสดงไว้นี้ ขอย้ำให้เห็นประโยชน์ดังนี้

- **๑. ทีพจักษุ ตาทิพย์** สามารถมองเห็นภายในร่างกายของ ตน เห็นตามจริงทุกส่วน แม้ที่สุดวิทยาการทางโลกไม่สามารถจะ เห็นได้ เช่น กายพลังแสงคือกายประสาท และกายวิญญาณอันซ้อน กายเนื้ออยู่ เป็นต้น และสามารถมองทะลุลอดสิ่งที่กำบัง เช่น ภูเขา แผ่นดิน และน้ำ เหล่านี้เป็นต้น ไปเห็นสิ่งที่ต้องการได้ และสามารถ เห็นโลกทิพย์ และโลกอันตั้งอยู่ในความมืดทั้งปวงได้ตามความต้อง การในความสามารถของตน
- ๒. ทิพโสตะ หูทิพย์ สามารถพังเสียงต่าง ๆ ในโลกมนุษย์ สุดใกลและสุดใกล้ และโลกทิพย์ทั้งปวงได้ตามต้องการพึ่งในความ สามารถของตน
- ๓. เจโตปริยญาณ ใจทิพย์ สามารถกำหนดวารจิตของตน เองและผู้อื่นใด้ตามต้องการในความสามารถของตน
- ๔. อดีตั้งสญาณ และปุพเพนิวาสานุสสติญาณ สามารถ เปิดฉากให้ใจรู้ หูได้ยิน ตาเห็น บันทึกภาพ เสียงและเหตุการณ์ ต่าง ๆ อันผ่านมาแล้วในโลกมนุษย์และโลกทิพย์ เช่น ที่เทวโลก และยมโลก บันทึกการกระทำความดีความชั่วของบุคคลต่าง ๆ ไว้ ว่าเป็นอย่างไรได้ตามความประสงค์ในความสามารถของตน
  - อนาตังสญาณและจุตูปปาตญาณ สามารถพยากรณ์

เหตุการณ์ล่วงหน้าได้ก่อนว่า อะไรจะเกิดขึ้นอย่างไร จะมีคุณมีโทษ อย่างไร สิ่งไม่ดีมีโทษจะแก้ไขให้หมดไปไม่ให้เกิดขึ้นได้อย่างไร จะไปหาใครด้วยธุรกิจอย่างใด จะพบและสำเร็จความมุ่งหมายหรือไม่ อย่างไร ใครจะมาหาดีหรือร้ายอย่างไร ญาณทั้งสองนี้ก็สามารถ พยากรณ์ล่วงหน้าได้ตามความสามารถของตน แต่ย่อมพยากรณ์ได้ ว่าตนกระทำกรรมอย่างใด จะได้ผลอย่างไร แค่ไหน เพียงใด ตาย จากชาตินี้แล้วจะเกิดเป็นอย่างไร ที่ใหน อย่างไร

 อิทธิวิธิ และมโนมยิทธิ วิชาทั้งสองนี้ แสดงความสามารถเจ้าของวิชา ในการประกอบกิจการงานทั้งปวงให้ สำเร็จผลแห่งความมุ่งหมาย ตามความสามารถของตน ประการหนึ่ง ย่อมสามารถแยกนามรูปคือกาย เวทนา จิต ธรรม ออกเป็นส่วนๆ คือ ส่วนชาตุ ขันธ์ อายตนะ อินทรีย์ ส่วนรูป อรูป จิต เจตสิก เหลานเป็นตน สามารถดับ สามารถพิจารณาอารมณ์ คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ได้ตามความประสงค์ สามารถแยกกายในกายที่ไม่ดีที่มีขึ้น เกิดขึ้นเฉพาะหน้าอันผู้อื่นบันดาลมา เช่น ใครสักคนคิดร้ายต่อตน เป็นเหตุให้เห็นนิมิตเป็นรูปยักษ์เกิดขึ้น เป็นต้น สามารถถอดกายใน ไปสู่ดวงดาวต่าง ๆ ได้ตามประสงค์ โดยไม่ ไปสู่โลกทิพย์ทั้งปวง ต้องโดยสารดาวเทียมหรือจรวดของพวกนักวิทยาศาสตร์ ขจัดโรคภัยใช้เจ็บที่เกิดขึ้นแก่ตนได้ เหล่านี้เป็นต้น วิชาที่กล่าวมา แล้วล้วนแต่เป็นวิชาที่เป็นประโยชน์แก่บุคคลผู้กระทำให้มีขึ้นแก่ตน ในปัจจุบันชาตินี้และชาติหน้า แม้ที่สุดประโยชน์สูงสุด คือ นิพพาน อันจะกระทำให้ตนพันจากทุกข์ภัยพิบัติทั้งปวง ไม่ต้องเกิด แก่ เจ็บ ตายอีกต่อไป

วิชาตามที่กล่าวมาทั้ง ๖ นี้ ตามที่แสดงไว้ในบาลีส่วนมาก กล่าวถึงการแสดงฤทธาศักดานุภาพให้ปรากฏแก่บุคคลภายนอกใน ความมุ่งหมายต่างๆ ไม่ตรงกับความมุ่งหมายดังกล่าวแล้วนี้ จนเป็น เหตุให้ผู้อบรมจิต ตามคำสอนของพระพุทธศาสนาบางพวกกล่าว ตีเตียนว่าผู้กระทำวิชาทั้งหลายเหล่านี้ให้เกิดมีขึ้นแก่ตน เป็นการ ปฏิบัติผิดหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าบ้าง ตีเตียนว่าปฏิบัติผิดบ้าง ปฏิบัติติดบ้าง แม้แต่สมถกัมมัฏฐานอันเป็นวิชาซึ่งเป็นหลักรากฐาน ในพระพุทธศาสนา ก็ถูกตีเตียนว่าปฏิบัติผิดไปด้วย

แต่อย่างไรก็ตาม ผู้ปฏิบัติตามหลักในหนังสือคู่มือนี้พึงถือ เอาความมุ่งหมายสำคัญดังกล่าวแล้ว แม้ใครจะติเตียนว่าปฏิบัติติด วิชาก็ยังดีกว่าติดอวิชชาหรือไม่พ้นอวิชชา ดังนั้น จงทำวิชาให้เกิด แก่ตน เมื่อเกิดแล้วจงใช้วิชาให้สำเร็จประโยชน์ที่มุ่งหมายแม้จะ สามารถใช้แสดงฤทธิศักดานุภาพได้ ก็จงนำไปใช้ในทางที่เป็น ประโยชน์แก่ตนและเกื้อกูลผู้อื่นหรือสังคมที่ไม่ผิดกฎหมาย และ ศีลธรรม เช่นใครเจ็บใช้ได้รับภัยอันตรายใดๆ ถ้าช่วยให้เขาหายจาก โรค หรือรอดพ้นจากอันตรายได้ก็จะเป็นบุญกุศล ในส่วนแผ่วิหาร-ธรรมในด้านวัตถุอย่างหนึ่ง

สมัยนี้เป็นยุควิทยาศาสตร์ก้าวหน้าไปอย่างรวดเร็ว จนเป็น เหตุให้พวกที่ไม่นับถือศาสนาทำให้ศาสนาเสื่อมทรามลง เกือบกว่า ครึ่งโลกอยู่แล้ว จึงไม่เป็นการสมควรและชอบด้วยเหตุผลเลย ที่ศาสนิกชนทั้งหลายแม้จะต่างวิธีกัน แต่ก็รับประกาศิตมาจากพระเจ้า คือ องค์สัจธรรมองค์เดียวกัน จะคอยติเตียนเหยียบย่ำกันเอง จะ คอยก็ดกันขัดขวางซึ่งกันและกันให้ต่ำทรามและพินาศไป จะไม่เป็น

การสมควรและชอบด้วยเหตุผลเลยหรือ ที่จะรวมกันศึกษาค้นคว้า หาความจริงให้เป็นหลักวิชาสากล เพื่อเป็นประโยชน์แก่ตนและ สังคมให้ตั้งอยู่ในความสุขและสันติต่อไป

สมัยนี้ผู้นำประเทศต่าง ๆ ทั่วโลก ได้ตั้งองค์การสหประชา ชาติ โดยวัตถุประสงค์เพื่อจะให้โลกตั้งอยู่ด้วยความสุขและสันติ แต่ ถ้าเราติดตามสอบสวนผลงานของสหประชาชาติแล้ว เราก็จะเห็นได้ ว่า พวกที่ไม่นับถือศาสนาเป็นฝ่ายรุกราน เป็นฝ่ายเหนียวรั้งไม่ให้ผล งานของสหประชาชาติบรรลุวัตถุประสงค์ ตามที่นำเรื่องนี้มากล่าวใน ที่นี้ ก็เพื่อนำให้เห็นความสำคัญว่า ศาสนาเป็นหลักธรรมประจำโลก คอยค้ำจุนหนุนให้โลกตั้งอยู่ด้วยความสงบสุข กฎหมายที่บังคับใช้ใน ประเทศที่นับถือศาสนาทุกประเทศย่อมรับรองกันอยู่ทั่วไปว่าศาสนา เป็นเหมือนดังรากแก้วของกฎหมายนั้น ๆ ประการหนึ่ง เพื่อชี้ให้ เห็นความสำคัญว่า จะเป็นไปได้หรือไม่ว่า ผู้นำศาสนาต่างๆ อาจจะ จัดตั้งองค์การศาสนา วางหลักศาสนาสากลขึ้น เพื่อวัตถุประสงค์ ร่วมกันในอันที่จะห้ามกันปิดกั้นไม่ให้คิดทำลายซึ่งกันและกัน สนับสนุนค้ำจุนซึ่งกันและกันให้เป็นปีกแผ่นแน่นหนายิ่งขึ้น ต่อต้าน ถ้อยคำของพวกไม่นับถือศาสนา ที่กล่าวว่าศาสนาเป็นเหมือนดังยา เสพติด เป็นพิษร้ายต่อสังคม เป็นเหมือนตุ้มน้ำหนักถ่วงความเจริญ ของโลก

หลักการในพระพุทธศาสนาตามที่น้ำมาแสดงไว้นี้ ย่อมอาจ จะเป็นหลักศาสนาสากลได้ แต่ข้อสำคัญมือยู่ว่า ผู้นับถือศาสนานั้น ไม่นับถือเพียงแต่รับพึ่ง และพิธีการทางศาสนา เช่น สวดมนต์ ใหว้ พระเท่านั้น จำเป็นต้องประพ<del>ฤ</del>ติตามด้วย ผู้ประพฤติตามต้องศึกษา ให้รู้ประโยชน์ของการประพฤติด้วย เมื่อรู้ประโยชน์แล้วพึงกระทำ ให้ถึงเขตที่เป็นประโยชน์ด้วย เมื่อกระทำให้ถึงเขตที่เป็นประโยชน์ จริง ๆ เช่น เมื่อใด้ที่พจักษุ คือ ตาทีพย์สามารถพิจารณาส่วนร่าง กายต่าง ๆ ได้แล้ว ต้องบริหารสุขภาพร่างกายให้ปราสจากโรคภัย เบียดเบียน โดยพิจารณาให้รู้เห็นว่าเป็นโรคอะไร ตั้งอยู่ตรงใหน แล้ว พึงขจัดให้หายไป ดังนี้เป็นตัวอย่าง

การที่จะกระทำให้ถึงเขตที่เป็นประโยชน์ ต้องดำเนินหลัก สากลอันมีนามบัญญัติว่า อัฏฐังคึกมรรค คือมรรคมืองค์ ๘ ดังกล่าว แล้ว

การอบรมจิตตามหลักอัฏฐังคิกมรรค สติกระทำหน้าที่ตั้ง อารมณ์ คือ กาย เวท์นา จิต ธรรม ให้เป็นนิมิต เครื่องกำหนดของ จิต อาตาปี คือความเพียร เป็นกำลังให้จิตกระทำกิจสำเร็จ มี สัมปชัญญะความรู้สึกไม่ละอารมณ์ที่กำหนดอยู่เป็นเครื่องมือ พิจารณาอารมณ์มิให้ลืมหลง มีระเบียบเป็นเครื่องมือนำสิ่งที่ไม่ต้อง การให้หมดไปกระทำสิ่งพึงประสงค์ให้เกิดขึ้น รวมเรียกว่ามหาสติ ปัฏฐาน ๔ (ดูรายละเอียดในภาคทฤษฎีหรือมหาสติปัฏฐานสูตร)

กาย เวทนา จิต ธรรม ทั้ง ๔ นี้ เป็นที่ตั้งแห่งความระลึกรู้ ของสติ หรือบุคคลพึงตั้งสติระลึกรู้แจ้งชัด ซึ่ง กาย เวทนา จิต ธรรม ตามเป็นจริงอย่างไร จึงเรียกว่ามหาสติปัฏฐาน

มหาสติปัฏฐาน ย่อมเป็นที่สบายแก่บุคคลทุจริต เช่น บุคคล ที่มีตัณหาหยาบ พิจารณากายก่อน ตัณหาละเอียดพิจารณาเวทนา ก่อน ทิฎฐิหยาบหรือกล้าพิจารณาจิตก่อน ทิฎฐิละเอียดอ่อนพิจารณา ธรรมก่อน แต่ตามธรรมดาเราไม่ทราบว่า มีตัณหาทิฎฐิอย่างไร ใน หนังสือคู่มือนี้ให้พิจารณากาย เวทนา คู่กัน จิต ธรรม คู่กัน ทั้งสองคู่ พิจารณาพร้อมกัน ดังได้แนะวิธีพิจารณาไว้ทำยภาคนี้

มหาสติปัฏฐานย่อมพิจารณาได้ทุกอิริยาบถ คือ นั่ง ยืน เดิน นอน ย่อมพิจารณาได้ทุกโอกาส ทุกสถานที่ ย่อมพิจารณาได้ทุก ๆ คน ทุกเพศ ทุกวัย นับแต่เด็กรู้เดียงสาจืนไป ไม่เลือกว่า จะเป็น นักศึกษา นักธุรกิจทุกประเภท แม้ผู้มีความทุกข์โศกมีโรคภัยต่าง ๆ ก็ย่อมนำเอาเรื่องนั้นมาเป็นอารมณ์ของสติได้

ทุกๆ คนมีมโนคติ คือ อำนาจนึกเป็นปกติธรรมดาด้วยกัน ทุกคน ถ้าผู้ใดมีระเบียบควบคุมความนึก ก็ชื่อว่าผู้นั้นอบรมกัมมัฏ-ฐาน และเรียกผู้นั้นว่า มีสติสัมปชัญญะ

นักสึกษาผู้มุ่งไปในการศึกษา นักธุรกิจมุ่งในธุรกิจ ผู้มีความ
ทุกข์มุ่งหาทางให้ตนพ้นทุกข์ ผู้ป่วยมุ่งจะให้ตนหายจากการป่วย
เหล่านี้แต่ละคนย่อมหาวิธีให้ตนสำเร็จความมุ่งหมาย ลักษณาการ
เช่นนั้น ๆ เรียกว่ากัมมัฏฐานทั้งสิ้น ผู้ใดนึกถึงเรื่องที่ตนมุ่งหมายติด
ต่อกันไป ไม่เอาเรื่องอื่นมาปะปนชื้อว่าผู้นั้นมีสมาธิดี ผู้มีสมาธิดี
ย่อมพิจารณาเห็นเหตุผลแห่งความมุ่งหมายเด่นชัด

บุคคลใดเข้าใจหลักธรรมดาแห่งมโนคติเช่นนี้แล้ว นำเอามา ใช้เป็นอุบายในการอบรมจิตตามหลักมหาสติบัฏฐาน ก็อาจเกิดผลที่ มุ่งหมายโดยเร็ว ผู้อบรมจิตตามหนังสือคู่มือนี้ ที่ปรากฏพยานมา แล้ว บางคนไม่เกิน ๑ ชั่วโมร- ก็ได้แสงสว่างและกำหนดเห็นกายใน กายได้ สมด้วยที่ท่านรับรองไว้ในมหาสติปัฏฐานสูตรว่า ผู้อบรมจิต ตามมหาสติปัฏฐาน อาจสำเร็จภายใน ๗ วัน ๗ เดือน ๗ ปี

การอบรมกับมัฏฐานเป็นเรื่องทางใจ เรียกว่า มโนคติหรือ มโนภาพเพราะอารมณ์หรือนิมิตปรากฏขึ้นในจิต เช่น บริกรรมนิมิต ได้แก่ ความนึกคิดถึงอารมณ์ติดต่อกันไปตลอดสายจนกว่าจะสุด ความมุ่งหมายหรือสุดเขตแห่งบริกรรมนิมิต เมื่ออุคคหนิมิตเกิดขึ้น อุคคหนิมิตได้แก่ความปรากฏเป็นกายหรือดวง หรือวัตถุอย่างใด อย่างหนึ่งเกิดขึ้นเป็นภาพปรากฏเหมือนดังภาพยนตร์ หรือโทรภาพ แต่ยังเลือนรางไม่แจ้งชัดจนกว่าปฏิภาคนิมิตจะเกิดขึ้นต่อจากอุคคหนิมิตนั้น ปฏิภาคนิมิตได้แก่แสงสว่างที่เกิดขึ้นในจิตให้เห็นภาพนั้น ชัดแจ้ง

มโนภาพหรือมโนคติแบ่งเป็น ๒ ประเภทดังนี้ คือ

- ๑. มโนภาพที่เป็นสาธารณะทั่วไปแก่ทุก ๆ คนในโลก ซึ่งมี ลักษณาการดังนี้ คือ
- ก. มโนภาพมืด ได้แก่ การที่ทุกๆ คนนึกถึงสิ่งของสัตว์ บุคคลต่าง ๆ หรือคิดจะทำอะไรอย่างไร ภาพหรือสิ่งนั้น ๆ ย่อม ปรากฏขึ้นก่อน เช่นจะเขียนอักษร ก. อักษร ก. ต้องเกิดขึ้นในใจ ก่อน จึงเขียนอักษร ก. ได้ ดังนี้เป็นตัวอย่าง
- ง. มโนภาพสว่าง ได้แก่ มโนภาพที่เกิดขึ้นแก่บุคคลขณะที่ นอนหลับผืนเห็นอะไรไปที่ใหนบ้าง บุคคลสลบถูกวางยาสลบ คน ตายแล้วกลับฟื้นคืนชีพอีกเห็นภาพต่าง ๆ เหมือนผืนบ้าง คนตาย

เมื่อขณะจะดับจิตเห็นภาพต่างๆ เพราะกรรมดีกรรมชั่วอย่างใดมี กำลังกว่า บันดาลให้เห็น เพื่อนำให้ไปเกิดเป็นอะไร ที่ไหนตามภาพ และสถานที่เห็น เช่น เห็นสัตว์เดรจฉานต้องเกิดเป็นสัตว์เดรจฉาน เป็นต้น มโนภาพต่างๆ ดังกล่าวมานี้ ย่อมเป็นไปตามยถากรรม ไม่อยู่ในอำนาจของใครที่จะเลือกเอาตามความปรารถนาหรือความ ต้องการ

# ๒. มโนภาพที่เกิดขึ้น มีขึ้นแก่ผู้อบรมจิตหรือกัมมัฏุฐาน เป็นพิเศษ ซึ่งมีลักษณาการดังนี้ คือ

- ก. มโนภาพมืด ได้แก่ การที่ผู้อบรมนึกกำหนดอารมณ์อัน เป็นที่ตั้งแห่งสติยังอยู่ในเขตประเภท ๑. ก. ดังกล่าวแล้ว หรืออยู่ใน ขึ้นบริกรรมนิมิต อย่างนี้ไม่สำเร็จความมุ่งหมายตามหลักมรรคมี องค์ ๘
- ง. มโนภาพสว่างขั้นอุกกหนิมิต นำให้เห็นอารมณ์ที่กาย เป็นต้นเลือนรางบ้าง ชัดบ้าง และนิมิตหรืออารมณ์ที่เห็นเกิดขึ้นเอง หายไปเอง ไม่อยู่ในอำนาจนึกของผู้อบรมอย่างนี้ ยังอยู่ในเขต อุกคหนิมิต และอยู่ในเขตมโนภาพสว่างประเภท ๑. ข. ดังกล่าวแล้ว ดังนี้ ยังไม่สำเร็จความมุ่งหมายตามหลักแห่งมรรคมืองค์ ๘
- ก มโนภาพสว่าง ขั้นปฏิภาคนิมิตได้แก่แสงสว่างเกิดขึ้น ในจิตอาจนำให้เห็นนิมิตมีภายในกาย เป็นต้น แต่บางที่นึกเห็นได้ บางที่นึกเห็นไม่ได้ หรือบางที่นิมิตเกิดขึ้นเอง กำหนดให้หายไปไม่ ได้ หรือจะกำหนดให้อยู่เพื่อพิจารณาก็ไม่ปรากฏอยู่ให้พิจารณา ดังนี้ เป็นต้น อย่างนี้จัดเป็นขั้นอุปจารสมาธิ นับว่าเฉียดหรือใกล้สำเร็จ

ความมุ่งหมายในการอบรมจิตหรือกัมมัฏฐาน ตามหลักอัฏฐังคิก-มรรค หรือมรรคมืองค์ ๘

ง. มโนภาพขั้นปฏิภาคนิมิต ตามหมายอักษร ค. นั่นเอง ต่างแต่ผู้อบรมสามารถกำหนดอารมณ์มีกายเป็นต้น ได้ตามใจนึก จะ นึกให้เห็น ให้หาย ให้ดับ ให้เกิดขึ้น ตั้งอยู่อย่างไร นานเท่าใด จะ พิจารณาอย่างไร ก็ได้ตามประสงค์ เช่น จะพิจารณากายนอกก็เห็น ตลอดปลอดโปร่งไปทุกส่วน เป็นต้น ดังนี้นับว่าเริ่มเข้าถึงเขตที่มุ่ง หมายตามหลักมรรคมืองค์ ๔ จัดเป็นขั้นอัปปนาสมาธิ และปัญญา ที่มุ่งหมายตามกำลังฌาน แต่พึงเข้าใจไว้ด้วยว่า ถ้าอาสวขยญาณ เงื่อน ๓ ยังไม่เกิดกระทำกิจขจัดอาสวกิเลสแล้วเพียงใด ก็ยังจัดอยู่ ในเขตสำเร็จความมุ่งหมายขั้นโลกิยมรรคเท่านั้น ต่อมาได้อาสวขยญาณเงื่อน ๓ เกิดขึ้นกระทำกิจขจัดอาสวกิเลสแล้ว เมื่อนั้นก็นับว่า สำเร็จความมุ่งหมายขั้นอริยมรรคมืองค์ ๘ ได้

ตามที่บรรยายมาแล้ว หวังว่าพอจะทำให้เข้าใจหลักการการ ประพฤติปฏิบัติตามหลักสากลอันมีนามบัญญัติว่า อัฏฐังคิกมรรค เพื่อกันปฏิบัติผิดความมุ่งหมายพอสมควรแล้ว จึงขอแนะวิธีหรือ อุบายในการอบรมจิต หรือกัมมัฏฐานดังต่อไปนี้ คือ

### ปุพกิจควรทราบและควรทำก่อนปฏิบัติ

ก. พึงทราบและเข้าใจเรื่องกายพอสังเขปต่อไปว่า กายเนื้อ ที่มีอยู่เห็นอยู่ด้วยตาเนื้อของเรานี้ ประชุมกันเกิดขึ้นด้วยธาตุ ดิน น้ำ ไฟ ลม มีธาตุประกอบอยู่ด้วยคือ สี กลิ่น รส โอชา รวม ๘ นี้ เหมือนรูปหุ่นมีกายอื่น ๆ อาศัยอยู่หรือสิงอยู่ดังต่อไปนี้ คือ 6. กายภูตรูป ประชุมกันเกิดขึ้นด้วยชาตุ ๔ คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม แต่ละชาตุประกอบเป็นกายชีวิตนวกะหรือเป็นกายชีวิตินทรีย์ โดยมีชาตุ สี กลิ่น รส โอชา และชีวิตินทรีย์ประกอบเข้าด้วยเหมือน กันทั้ง ๔ ชาตุ รวมกันเป็นชีวิตินทรีย์ซ้อนกายรูปหุ่นอยู่

คนเราถ้าใม่มีชีวิตินทรีย์มีแต่รูปหุ่นก็คือคนตาย ถ้าหากมี เพียงชีวิตินทรีย์ก็เป็นอสัญญีสัตว์ ไม่ต่างอะไรกับพืชและพฤกษ-ชาติต่าง ๆ

- ๒. กายภาวะ ประชุมและประกอบด้วยชาตุ คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม สี กลิ่น รส โอชา ชีวิตินทรีย์ และภาวรูป รวมเป็น ๑๐ บอก ให้ทราบว่า ใครเป็นหญิงหรือชาย ถ้าไม่มีกายนี้ก็จะไม่ปรากฎเพศ
- ๑. กายประสาท เป็นกายพลังแสงประกอบขึ้นด้วยธาตุ ดิน น้ำ ไฟ ลม สี กลิ่น รส โอชา ชีวิตินทรีย์ และพลังแสงรวมเป็น ๑๐ เรียกว่ากายประสาท กายนี้เป็นกายให้รู้สึกสัมผัสกับสิ่งถูกต้องอวัยวะ ต่าง ๆ ของร่างกาย ถ้าขาดกายนี้คนเราก็จะไม่มีความรู้สึกอะไร กาย นี้จะซ้อนกายภาวะอยู่อีกชั้น ๑
- ๔. กายอากาศ หรือกายปริเฉทรูป กายนี้จะมีปกคลุมแผ่ ประจำอยู่ทุกกายตามที่กล่าวมาแล้ว
- ๕. กายวิญญาณ เป็นกายซ้อนปกแผ่ไปทั่วกายประสาท สำหรับรู้ว่าอะไรเป็นอะไรมาสัมผัสกายที่กายประสาทรู้สึกแล้วนั้น
- ь. กายที่กล่าวมาแล้วทั้งหมดนี้ซ้อนกันอยู่เป็นชั้น ๆ และ กายดังกล่าวแล้วทั้งหมดมีก้อนนี้อสำคัญที่สุดอยู่ก้อนหนึ่งขนาดเท่า

กำมือของทุก ๆ คน เรียกสาชารณะทั่วไปว่าหัวใจ จุดหมายในศูนย์
กึ่งกลางรูปหัวใจนี้มีวิบากขันซ์ คือรูป เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ
รวมเป็นกายเหมือนกับกายนอกทุกประการ เว้นแต่กายรูปหุ่นคือกาย
เนื้อไม่มีเท่านั้น กายนี้นั่งอยู่กึ่งกลาง มีด้วง เวทนา สัญญา
สังขาร วิญญาณ สำหรับเป็นตัวปรุงล้อมอยู่อีก ๔ ทิศ กายนี้เล็กมาก
ในปรมัตถสังคหะ กล่าวว่า เมื่อแรกคนเราจะเกิดในท้องมารดามีกาย
ภาวะ ๑ กายประสาท ๑ กายวิญญาณ ๑ หทัยวัตถุคือหัวใจ มี
ปฏิสนซิจิตประจำอยู่ แต่ไม่ใช่ก้อนเนื้อที่เห็นด้วยตานอกของเรานี้
ก้อนเนื้อนี้เป็นเพียงรูปหุ่นให้หทัยวัตถุเข้ามาซ้อนอยู่เท่านั้น ๑ รวม
ทั้งหมดนี้ อุปมาเหมือนเอาขนเนื้อทรายเส้นเดียวจุ่มลงในน้ำมันงาที่
บริสุทธิติดขึ้นมาแล้วสลัดให้หลุดเสีย ๗ ครั้ง ที่เหลืออยู่เป็นขนาด
ของวิบากขันซ์ ที่เรียกว่า ปฏิสนซิวิญญาณที่หยั่งลงสู่ความเกิดในท้อง
มารดา

กายวิบากขันธ์นี้ จะเล็กเพียงใดก็ตาม ก็สามารถสร้างกาย ต่าง ๆ ดังกล่าวข้างต้น เป็นร่างกายของทุก ๆ คนที่เห็นกันอยู่นี้ได้ สามารถบงการบังคับบัญชาให้กายต่าง ๆ ที่กล่าวแล้ว ให้กระทำ อะไร ๆ หรืองดเว้นไม่กระทำอะไร ๆ ได้ โดยมีจุดศูนย์รวมที่เส้นตัด เครื่องหมาย (บ็นทบวงการจินตนาการ และบงการ ตั้งซ้อน กายวิญญาณ ซึ่งซ้อนประสาทอยู่ตรงมันสมองกึ่งกลางกะโหลก ศีรษะสำหรับบังคับการให้เป็นไปต่าง ๆ สำหรับทำการสื่อสัมพันธ์ รับส่งความเห็น ความจำ ความคิด ความรู้ อันปรากฏการณ์ทาง ตา หู จมูก ลิ้น และกาย ในบาลีเรียกว่าปัญจทวารวิถี

เครื่องหมายนี้ อีกแห่งหนึ่งตั้งซ้อนกาย วิญญาณซึ่งซ้อน

ประสาทอยู่ ตรงสุดกระดูกร่องอก ที่เรียกว่าลื้นปี เป็นจุดเส้นตัดกลาง วงกลมตั้งอยู่ในลักษณะแปะภายในหนัง กึ่งกระดูกกึ่งท้อง

แห่งนี้เป็นที่ตั้งแห่งมโนทวารวิถี สำหรับทำการสื่อสัมพันธ์ ในบางกรณีเพื่อประโยชน์ในการเห็น จำ คิด รู้ ในมโนภาพทั้งปวง

เครื่องหมายนี้ นับว่าสำคัญมากอย่างหนึ่ง แม้แต่ในทาง วิทยาศาสตร์ ก่อนจะเปิดภาพในเครื่องโทรภาพก็ต้องเปิดเครื่องหมาย นี้ก่อน

ในหนังสือคู่มือนี้ เรียกว่าดวงญาณทัศนะ หรือธรรมจักษุ
ที่เรียกอย่างนี้เพราะเป็นที่เห็น จำ รู้ คิด ปรากฏชัดเกิดขึ้นในใจ
เหมือนแสงสว่างภายนอกเปิดให้จักษุเห็นสิ่งต่าง ๆ ได้ชัดเจน ฉะนั้น
ดวงญาณทัศนะนี้จึงมีประจำทุกกาย คือกายภายนอก กายในกายภาย
ใน กายในกายทั้งภายในภายนอกทุก ๆ กายผ่ายโลกิยบุคคลและฝ่าย
อริยบุคคล เช่น มนุษย์และโสดา เป็นต้น

กายวิบากขันธ์นี้ สามารถตั้งชาตุ—ธรรม ที่กายนอกตรงจุด
ศูนย์ กึ่งกลางกายตรงสะดือข้างในกายแห่งหนึ่ง กลางกระหม่อมบน
มันสมองแห่งหนึ่ง ตรงสะดือตัดนอกเนื้อในหนังแห่งหนึ่ง ทั้ง ๓
แห่งมีดวง ซึ่งซ้อนกายวิญญาณซึ่งซ้อนกายประสาทอยู่
แห่งๆ แรกตั้งในลักษณะหงาย แห่งสุดท้ายตั้งคร่อมสะดือตัดใน
ลักษณะแปะ

ดวงทั้ง ๓ นี้ ในหนังสือคู่มือนี้เรียกว่า ดวงธรรมจักร สำหรับปรุงธาตุ ขันธ์ อายนะ อินทรีย์กายเกิดกำเนิด สัญญาเวทนา ซึ่งรวมเรียกว่านามรูป

ดวงทั้ง ๓ นี้ ย่อมเปลี่ยนไปเป็นกายได้ โดยธรรมดาสามัญ ทั่วไปแก่ทุก ๆ คนที่กระทำกรรมดีและชั่ว อันวิบากขันธ์ปฏิบัตินั้น อาจเปลี่ยนรูปลักษณะจากกายมนุษย์ไปเป็นกายอย่างอื่น ๆ ได้ เช่น กายคนทารุณ—โหดร้าย กลายเป็นยักษ์ไป กายต่าง ๆ ดังกล่าวแล้ว ก็เปลี่ยนตามไปด้วย เปลี่ยนไม่ได้แต่กายรูปหุ่นคือกายเนื้อ แม้กระนั้นยังแสดงให้ปรากฏได้ เช่น คนโหดร้าย ขณะโกรธ ย่อมแสดงอาการต่าง ๆ ที่น่ากลัวให้ปรากฏ เป็นต้น

ประการหนึ่งอาจเปลี่ยนแปลงไปได้ตามอำนาจฌานอันบุคคล ประกอบให้มีขึ้นในตน ย่อมเปลี่ยนไปตามกำลังฌานซึ่งตั้งมั่นแล้ว กายที่ตั้งมั่นด้วยอำนาจฌานเช่นนี้ จะไม่เปลี่ยนแปลงไปเพราะเหตุ อื่น นอกจากฌานนั้นจะหมดกำลังหรือเสื่อมไป หรือเจริญสูงขึ้น เท่านั้น

อนึ่ง พึงทราบและเข้าใจด้วยว่า กายที่เปลี่ยนแปลงไปนั้น มิได้หายไปใหน วิบากขันธ์ย่อมเก็บสะสมไว้เป็นอาสวธาตุ ขันธ์ อายตนะ อินทรีย์ต่อไปจนกว่าอาสวขยญาณจะได้ขจัดให้สิ้นไป ตามลำดับ

ประการหนึ่งการพิจารณาเห็นกับความเป็นหรือเปลี่ยนแปลงของนามรูปนั้นต่างกัน เช่น การพิจารณากายในกายภายนอก ซึ่งปรากฏมือยู่เป็นอยู่ปัจจุบัน หรือต่อไปตามลำดับ แต่กายในกายมนุษย์เป็นเทพ ในเทพเป็นพรหม ในพรหมเป็นอรูปพรหม ในอรูปพรหมเป็นโลรตกู ในโครตกูเป็นโสดา ดังนี้จนถึงกายอรหันต์เช่นนี้ ยังไม่นับว่าความเป็นอรหันต์ได้เกิดขึ้นแล้วแก่ผู้พิจารณาเห็น

เพราะอะไร? เพราะเหตุว่ากายในกายภายนอกของกายอรหันต์ ยังมือนาคาตั้งอยู่ตรงจุดสะดือตัดของกายอรหันต์ถอยไปตาม ลำดับจนถึงกายมนุษย์ จากกายมนุษย์อาจถอยไปถึงกายสัตว์นรกก็ได้ จากกายในภายในของสัตว์นรก ก็อาจมีกายในกายภายในเป็นสัตว์เดรัจฉาน ในสัตว์เดรัจฉานเป็นสัตว์อสุรกาย ในอสุรกายเป็นเปรตในเปรตในเปรตเป็นมนุษย์ จากมนุษย์ต่อขึ้นไปถึงอรูปพรหมจากกายในกาย ภายนอก อรูปพรหมถอยลงมาถึงสัตว์นรกดังนี้ก็มีได้เป็นได้

เพราะเหตุผลดังกล่าวแล้ว กายมนุษย์ปัจจุบันผู้ที่จะบรรลุ มรรคผลเป็นโสดาจึงจำเป็นต้องดับกาย เวทนา จิต ธรรม อันประ-กอบด้วยอาสวกิเลสที่ตั้งอยู่เป็นกายในกายภายนอก เป็นต้น ซึ่งจะ เป็นเหตุให้เกิดเป็นอะไร ๆ ในทุคติให้หมดไปด้วยอาสวขยญาณ

ที่ว่าต้องดับกาย เวทนา จิต ธรรม ดังกล่าวแล้วด้วยอาสวขยญาณนั้น ก็เพื่อให้เห็นความหมายอันสำคัญว่า การที่บุคคลประกอบ
ณานสมาบัติให้เกิดทีพจัยุ สามารถพิจารณาเห็นกาย เวทนา จิต
ธรรม ได้แล้วก็ดี หรือบรรดาพวกเทพและพรหมต่าง ๆ ผู้มีทิพจักษุ
อยู่โดยกำเนิดก็ดี ถ้าอาสวขยญาณยังไม่เกิดขจัดอาสวกิเลสในเขตโส
ดาเป็นต้นเพียงใด ก็ไม่นับว่าบรรลุโสดามรรคเพียงนั้น อาสวกิเลส
อันอริยมรรคขจัดอยู่ยังไม่สิ้นไปเพียงใด ก็ไม่นับว่าบรรลุอริยผล
เพียงนั้น

การที่บุคคลพิจารณาอารมณ์ หรือนิมิตที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้า ในปัจจุบัน อารมณ์หรือนิมิตนั้นหายไปเองก็ดี หรือนึกให้หายไปก็ดี หรือไม่หายไปแต่ไม่ยึดถืออารมณ์นั้นก็ดี หรืออย่างอื่น ๆ ซึ่งเป็นไป ตามลักษณาการเช่นที่กล่าวนี้ก็คื เช่นนี้ย่อมไม่ใช่ฐานะจะบรรลุโสดา บุคคลได้ เพราะเหตุใด เพราะเหตุว่า ไม่สามารถละอกุศลกรรมอัน ตนกระทำแล้วแต่ก่อนนั้นให้หมดไปด้วย ฉะนั้นการปฏิบัติเช่นที่ กล่าวแล้วนั้นจึงเป็นแต่เพียงบุญกิริยาวัตถุอย่างหนึ่งเท่านั้น

บุคคลตามที่กล่าวมานี้ จะเป็นใคร ๆ ก็ตาม สำคัญตนว่า บรรลุอริยมรรคอริยผลก็นับว่าสำคัญตนผิด จัดเป็นสีลัพพัตตปรามาส ในอริยมรรค เพราะท่านผู้รู้พิจารณาแล้วก็ไม่อาจจ้ามพ้นความสงสัย เสียได้

ผู้อบรมกัมมัฏฐาน หรืออบรมจิตตามหลักอัฏฐังคิกมรรคงะเป็นวิธีใหนอย่างไรก็ตาม เป็นอาการของวิบากขันธ์ อบรมวิญญาณ ตัวปรุงมีมโนวิญญาณ เป็นตัน ให้มีสติตรงไปตามทางแห่งอัฏฐังคิกมรรคนั้น เพื่อให้วิบากขันธ์บรรลุประโยชน์สุขอันพึงปรารถนา เมื่อ ผู้ใดอบรมถึงเขตแสงสว่างเกิดขึ้นแล้ว นิมิตอย่างใดอย่างหนึ่งย่อม เกิดขึ้นปรากฏให้เห็น ถ้านิมิตเกิดขึ้นเพราะต้องการให้เกิดย่อมเป็นการดีไม่มีปัญหาอะไร เพราะเป็นความมุ่งหมายอยู่แล้ว แต่ถ้านิมิต นั้นเกิดขึ้นเองย่อมมีปัญหาเกิดขึ้น อุปมาเหมือนแขกที่ไม่รู้จักมาหาย่อมจำเป็นต้องถามให้ทราบว่า เป็นใคร มาจากไหน ธุระอะไร ถ้ามาดีมีประโยชน์ก็ติดต่อเพื่อประโยชน์ต่อไป ถ้าไม่เป็นประโยชน์ก็ผ่านไป ถ้ามาร้ายก็ขจัดหรือหลีกเลี้ยงเสียข้ออุปมานี้ฉันใด ก็อุปไมย ฉันนั้น

เพราะฉะนั้น ในหนังสือคู่มือนี้ จึงขอนำนิมิตบางประการ อันจะนำผู้อบรมได้สำเร็จประโยชน์แห่งความมุ่งหมายไว้ดังต่อไปนี้ คือ =

- (๑) มหาภูตรูป คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม นี้ ประกอบเป็นกายเนื้อ ที่เห็นด้วยตานอกนี้ มีปริเฉทรูปคืออากาศชั้นหยาบหรือบรรยากาศ ซ้อนซาบอยู่ทั่วกาย รูปกายนี้ย่อมยึดถือพิจารณาเป็นนิมิตได้ เช่น กำหนดลมหายใจ ผม ขน เล็บ พื้น หนัง เนื้อ เป็นต้น
- (๒) รูปอาศัย โกจรรูปที่ ๑ ได้แก่ภูตกสิณรูป ๔ คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม วัณณกสิณรูป ๔ คือ สีเขียว เหลือง แดง ขาว มีปริเฉทรูป คือ อากาศชั้นบรรยากาศประณีตกว่าที่มหาภูตรูป รวมกันเป็น ๑ ซ้อนมหาภูตรูป รูปกายนี้ย่อมยึดถือรูปใดรูปหนึ่งหรือรวมกันทั้งหมด พิจารณาให้เห็นเป็นรูปกายนิมิตได้
- (๓) รูปอาศัย คือ ชีวิตรูปซ้อนโคจรรูปอยู่อีกชั้นหนึ่ง เป็น รูปกายที่ประณีตกว่าโคจรรูป รูปกายนี้ย่อมอาจแยกหรือรวมพิจารณา เป็นกายนิมิตได้
- (๔) รูปอาศัย คือ กายประสาทรูป ใต้แก่ความผ่องใสของ ภูตรูป ๕ เป็นต้น ประชุมกัน ปริเฉทรูปชั้นนี้จัดเป็นชั้นอวกาศ เพราะ ประณีตกว่าปริเฉทรูปที่ผ่านมาแล้ว รูปกายนี้ย่อมอาจแยกกันพิจาร-ณา หรือรวมกันพิจารณาเป็นรูปกายนิมิตได้
- (๕) กายวิญญาณ อาจแยกออกเป็นกายเวทนา กายสัญญา กายสังขาร กายผัสสะซึ่งรวมกันซ้อนกายปริเฉทรูปอันซ้อนกายประสาทอยู่ กายนี้ย่อมเป็นนิมิตพิจารณารวมกันเรียกว่าวิญญาณัญจายตนมานก็ได้ หรือจะกำหนดแยกสัญญาเรียกว่าอากิญจัญญายตนมาน พิจารณาผัสสะ เรียกว่าเนวสัญญานาสัญญายตนมานตามกำดับ ก็ได้

ก่อนที่จะพิจารณากายวิญญาณ สัญญา ผัสสะ ดังกล่าวนี้ ต้องพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดขึ้นมาตามลำดับ แต่หมายเลข (๑) ยิ่ง ละเอียดเท่าใดยิ่งดี เมื่อพิจารณากายอากาศที่ซ้อนกายประสาทอยู่ ที่ เรียกว่าอากาสานัญจายตนฌานก่อนแล้ว จึงพิจารณา วิญญาณ สัญญา ผัสสะตามลำดับ

- (๖) กายวิบากขันธ์ภายนอก ใด้แก่กายที่แสดงไว้แต่ข้อที่ (๑) ถึง (๖) ในปุพพกิจนี้ และ (๑) ถึง (๕) ในข้อนี้
- กายวิบากขันธ์ภายใน ได้แก่กายวิบากขันธ์ซึ่งตั้งอยู่ภายใน กึ่งกลางก้อนเนื้อรูปหัวใจ

วิบากขันซ์ภายนอก กายเนื้อเหมือนพื้นดิน โคจรรูปเหมือน ปุ๋ย ชีวิตรูปเหมือนรากของพืชหรือพฤกษ์ รูปอื่น ๆ เหมือนต้น ดอก ผล วิบากขันซ์ภายนอก ถ้าอุตุนิยมคือโคจรรูป ได้แก่ ใออุ่นหรือ เตโชซาตุดับ ชีวิตดับ วิญญาณดับพร้อมกันก็ตาย

ถ้าวิญญาณดับ ใออุ่นและชีวิตยังไม่ดับ ก็ยังไม่ตาย เช่น คน สลบไปด้วยประการต่าง ๆ วิญญาณ ผัสสะ สัญญา เวทนา ดับไปชั่ว คราวก็เพราะกายประสาทไม่อาจเป็นที่ตั้งแห่งกายวิญญาณได้ เมื่อ กายวิญญาณดับ กายผัสสะซึ่งกระทำหน้าที่สื่อสัมพันธ์กับกายประสาทก็ดับไปกับกายวิญญาณ ไม่สามารถกระทำหน้าที่สื่อสัมพันธ์กับ สิ่งถูกต้องกายประสาทได้ ผู้สลบจึงไม่รู้สึกอะไร เมื่อกายเนื้อถูก กระทำร้าย เช่น การผ่าตัดในทางแพทย์ เป็นต้น กายวิญญาณดับไป ไหน? กายวิญญาณดับเข้าไปรวมกับกายวิบากขันธ์ภายในนั้นเอง

วิบากขันธ์ภายในทำหน้าที่เป็นผู้สร้าง เป็นผู้ทำลาย เป็นผู้

เปลี่ยนแปลง เป็นผู้ตั้งอยู่ ซึ่งตนเองและวิบากขันช์ภายนอกเป็นกาย เวทนา จิต ธรรม อันรวมเรียกว่านามรูปภายนอกภายใน ภายในใน ภายนอก ภายในในภายใน ภายในทั้งภายในภายนอก เหตุนี้วิบาก ขันช์ภายในจึงนับว่าสำคัญมาก จึงเป็นการสมควรอย่างยิ่งที่ทุกคน ผู้มุ่งหวังต่อประโยชน์บัจจุบันในชาตินี้ มุ่งประโยชน์อนาคตคือเมื่อ ตายไปแล้ว จำเป็นจะต้องศึกษาเรื่องกาย เวทนา จิต ธรรม ของตน ให้รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงอย่างไร ทั้งส่วนที่เกิดขึ้นตั้งอยู่สลายไป เมื่อรู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงเล้ว พึงขจัดสิ่งที่ไม่ต้องการให้หมดไป กระทำสิ่งพึงประสงค์ให้เกิดขึ้นให้จงได้

การศึกษาตามหลักพระพุทธศาสนานี้ กาย เวทนา จิต ธรรม เป็นหลักสูตรวิบากขันธ์ของแต่ละบุคคลเป็นมหาวิทยาลัย ใจรู้หูได้ ยินตาเห็นเป็นครูใหญ่ คำสอนเป็นแผนที่แนวทาง แสงสว่างเป็น เครื่องนำให้เห็นทาง คือ กาย เวทนา จิต ธรรม นั้น ๆ ปรากฏแจ้ง ชัดตามความเป็นจริงเต็มตามหลักสูตร

ฉะนั้นเบื้องต้นนักศึกษาต้องกระทำให้เกิดแสงสว่างก่อน เมื่อ แสงสว่างเกิดแล้วพึงกระทำให้ธรรมจักษุญาณเกิด เพื่อให้ใจรู้ กาย เวทนา จิต ธรรม เมื่อจักษุญาณเกิดแล้วพึงให้เกิดที่พจักษุ ทีพโสต เพื่อให้หูได้ยืน ตาเห็น กาย เวทนา จิต ธรรม ภายใน ซึ่งพ้นวิสัยตา นอกหรือเครื่องมืออันเกิดแต่วิทยาการภายนอก จะได้ยินได้เห็น และรู้ได้ เมื่อใจเป็นทิพย์ ตา หู เป็นทิพย์แล้ว ปัญญาจักษุย่อมเกิด กระทำหน้าที่วิจัยแยกกาย เวทนา จิต ธรรม อันมีสลับซับซ้อนอยู่ นั้นให้รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงในส่วนสภาวลักษณะ และสามัญ ลักษณะคือความไม่เที่ยงเป็นทุกซึ่เป็นอนัตตาเสมอกัน เมื่อเห็น จำ

คิด รู้ ปรากฏแจ้งชัดตามเป็นจริงอย่างไรแล้ว อาสวขยญาณย่อมเกิด เพื่อขจัดอาสวกิเลสให้สิ้นไปตามลำดับ

(๗) เครื่องหมายต่อไปนี้เรียกว่า เครื่องหมายอาสวขยญาณ หรือฌานวิโมกข์ คือ เครื่องหมายสองเส้นตัดกันเป็นเครื่องหมายบวก ในรูปวงกลมตั้งอยู่ในรูปสามเหลี่ยม 🏠 ก็ดี สองเส้นตัดกันเป็นรูป กางเขนในวงกลมตั้งอยู่ในรูปสามเหลี่ยม 🛕 ก็ดี ทั้งสองนี้เป็น นิมิตเครื่องหมายสำหรับปุริสภาวะคือเพศชาย

เครื่องหมายสองเส้นตัดกัน 🔌 슚 🔶 เป็นเครื่องหมายเป็นเส้นตั้ง และ เส้นนอก ในวงกลมตั้งอยู่ในรูปสามเหลี่ยมก็ดี ทั้งสามนี้เป็นนิมิต เครื่องหมายอิตถีภาวะ คือ เพศหญิง

เครื่องหมายจุดกึ่งกลางรูปศูนย์วงแหวน ตั้งอยู่ภายในรูปสาม เหลี่ยม 
ก็ดี เครื่องหมายศูนย์วงแหวนก็ดี เครื่องหมายรูปสิ่ เหลี่ยมลูกบาศก์ทั้ง ๖ เหลี่ยมมีเส้นทแยงมุม จากมุมถึงมุม ๔ มุม ที่ช่องว่าง ๔ ทิศของมุม มีเครื่องหมายบวกและลบในวงกลมตั้งอยู่ ส่วนกึ่งกลางเส้นตัดทแยงมุมเป็นรูปจักร ๘ เหมือนกันทุกเหลี่ยม และภายในกึ่งกลางเหลี่ยมลูกบาศก์ทั้ง ๓ นี้ เป็น นิมิตเครื่องหมายสำหรับทั้งปุริสภาวะและอิตถีภาวะ

เครื่องหมายอาสวขยญาณหรือฌานวิโมกข์นี้ ที่เรียกว่า อาสวขยญาณนั้นก็โดยถือเอาตามลักษณาการที่สามารถดับธาตุ ขันธ์ อายตนะ อินทรีย์ กาย เวทนา จิ๊ต ธรรม นามรูปอันประกอบด้วย อาสวกิเลสให้สิ้นไป หรือดับนิมิตที่มาขัดขวางหรือที่ไม่ต้องการให้ หมดไป หรือเพื่อให้เกิดมรรคผลสูงขึ้นไปตามลำดับ ดังได้แสดงไว้ ในอาสวขยญาณเงื่อน ๓ นั้นแล้ว

ที่เรียกว่าฌานวิโมกข์นั้น ก็โดยถือเอาตามปรากฏการณ์ขณะ พิจารณาอาสวขยญาณนั้นมีลักษณาการ ๓ ประการ คือ การพิจารณา เห็นว่า นามรูปอันใด ไม่เที่ยงย่อมแปรผันไปตามเหตุบัจจัยที่เป็น เครื่องเศร้าหมอง และประกอบด้วยเครื่องเศร้าหมองก็ดี ที่ไม่เศร้า หมองแต่ยังประกอบด้วยเครื่องเศร้าหมองก็ดี นามรูปนั้นๆ อันกรรม ก็เลสสั่งสมไว้แล้วย่อมปรากฏ เมื่อปรากฏแล้วย่อมดับไปในเครื่อง หมายอาสวขยญาณนี้ทั้งสิ้น นิมิตอันดับไปแล้วย่อมไม่ปรากฏอีก ย่อมไม่สามารถเป็นนิมิตเครื่องหมายนำปฏิสนธิอีกต่อไป เรียกตาม อาการอย่างนี้ว่าอนิมิตตวิโมกข์ หมายความว่า พ้นจากนิมิตอันไม่พึงปรารถนา

การกำหนดพิจารณาเห็นนามรูปซึ่งไม่เกี่ยง ย่อมทำให้เวียน ตายเวียนเกิดอยู่ในสังสารทุกข์อันใด นามรูปอันนั้นซึ่งประชุมกันเข้า มาดับในเครื่องหมายอาสวขยญาณแล้วไม่อาจตั้งอยู่ได้ ย่อมเข้าสู่จุด ดับในศูนย์วงแหวนทั้งสิ้น นี้เป็นอาการของคำว่าอัปปนิหิตวิโมกข์ หมายความว่า หลุดพ้นจากนิมิต คือ นามรูปอันกรรมกิเลสสั่งสมไว้ ซึ่งจะนำจุติปฏิสนธิในสังสารทุกข์ไม่อาจตั้งอยู่ได้ คือ ที่ดับไปแล้ว ไม่กลับมาอีกต่อไป

การพิจารณาเห็นนามรูปอันเข้าสู่จุดดับศูนย์วงแหวนสิ้นไป ทั้งสีดำ หมอก หม่น มัวหมอิง ไม่มีเหลืออยู่ในสามเหลี่ยมและ เหลี่ยมลูกบาศก์ทั้งหมด จุดและศูนย์วงแหวนใสบริสุทธิ์ สีแสงใส สะอาดสว่าง สามเหลี่ยมเข้าจุดในศูนย์วงแหวนไม่อาจตั้งธาตุกำเนิด ชลาพุชะ คือ ความเกิดในครรภ์อีกต่อไป เหลี่ยมลูกบาศก์เข้าจุดดับ ในศูนย์วงแหวน ไม่อาจตั้งกำเนิดอุปาติกะ ในภูมิเบื้องต่ำท่ามกลาง และเบื้องบนเบื้องขวางอีกต่อไป วงแหวนเป็นสูญญูตะ คือ ว่าง อย่างยิ่ง ในเขตแห่งมัคคปฏิปทานี้เป็นอาการของสูญญูตวิโมกข์ หมายความว่าความหลุดพ้นหรือผ่านพ้นโดยสิ่งนั้นๆ ได้สูญสิ้นไปไม่ กลับมา นำให้จุติปฏิสนธิหรือเพื่อให้เกิดวิบัติใด ๆ เกิดขึ้น

เครื่องหมายอาสวขยญาณนี้ ย่อมปรากฏเป็นนิมิตเกิดขึ้นให้ เห็นเองก็ได้ หรือเราจะกำหนดให้เกิดขึ้นเพื่อกระทำกิจที่เกิดขึ้น เฉพาะหน้า เรากำหนดให้ฌานวิโมกข์เหลี่ยมลูกบาศก์ตั้งขึ้นตรงที่สิ่ง นั้นปรากฏอยู่ เพื่อดับสิ่งนั้นให้หายไป หรือเมื่อเราพิจารณารูปกาย ตามที่แสดงไว้ในปุพพกิจนี้ เช่น พิจารณากายเมื่อเห็นส่วนใดมีโรค ภัยเบียดเบียน พึงกำหนดตั้งที่ตรงนั้นให้โรคนั้นดับหายไป เพื่อ ความปลอดภัยในชีวิตนี้ ดังนี้เป็นตัวอย่าง

- ข. พึ่งทราบพิธีกรรมหรืออุบายบางประการดังต่อไปนี้
- สักการะและการวะพระรัตนตรัย เมื่อตั้งใจปฏิบัติตาม คำสอนก็ชื่อว่าสักการะคารวะแล้ว
- ๒. ของมาโทษ โดยระลึกว่า พระพุทธเจ้า พระธรรมเจ้า พระสงฆเจ้า คุณบิดามารดา ปู่ย่า ตายาย ผู้อุปการคุณ และเจ้าเวร นายกรรมทั้งหลาย ข้าพเจ้าได้หมินประมาทพลาดพลั้งด้วยกาย วาจา ใจ ต่อหน้าและลับหลังก็ดี ระลึกได้และระลึกมิได้ก็ดี เจตนาและ

มิได้เจตนาก็ดี แม้ในอดีต อนาคต ปัจจุบัน ขอจงกรุณาอโหสิกรรม ให้แก่ข้าพเจ้าด้วย ข้าพเจ้าจะสำรวมระวังต่อไป อนึ่ง ท่านผู้ใด หวังผลแห่งบุญกุศลเพื่อประโยชน์สุขอันใดก็ดี จงได้รับส่วนกุศล ซึ่งข้าพเจ้ากระทำแล้ว แม้มีประมาณเพียงใดพึงสำเร็จประโยชน์สุข ส่วนกุศลที่ข้าพเจ้าอุทิศให้ ที่มีทุกข์ ขอให้พ้นทุกข์มีความสุข ที่สุข แล้วขอให้เจริญ ๆ ขึ้นไปตลอดกาลนาน

- ๓. แผ่เมตตา โดยระลึกว่า ขอมวลประชาชีทั้งหลายทั่ว อนันตจักรวาลจงได้รับส่วนอานิสงส์แห่งกุศลกรรมทั้งหลายที่ข้าพเจ้า กระทำแล้ว ขอจงอย่ามีทุกข์คับแค้นกายใจ จงมีความสุขรักษาตนให้ พ้นจากทุกข์ภัยพิบัติทั้งปวง พ้นจากความมีเวรภัยอาฆาตพยาบาท เบียดเบียนซึ่งกันและกันตลอดกาลนาน
- ๔. อิริยาบถ ที่ทำกัมมัฏฐาน จะนั่งท่าใด หรือยืน นอน เดิน อย่างใดก็ได้ พึงถือเอาความสะดวกสบายแห่งอิริยาบถ เพื่อให้ จิตตัดกังวลส่วนที่เป็นการฝืนอิริยาบถ
- ๕. พึงถอนความยึดถือที่ว่า การอบรมจิตเป็นการยาก ตน ใม่อาจกระทำได้ ใม่อาจจะเห็นได้ ไม่อาจจะเป็นไปได้ ตนไม่มี วาสนา หรือยังไม่ดีพอเหล่านี้เสีย พึงระลึกว่าความเกิดเป็นมนุษย์ ของเราประเสริฐแล้ว เราย่อมสามารถประกอบความเพียร ละความ ชั่วกระทำความดี เพื่อให้ตนถึงความเป็นผู้วิเศษได้เช่นเดียวกับท่าน ที่กระทำสำเร็จเป็นพยานหรือเป็นตัวอย่างมาแล้ว
- ь. พึงถอนความยึดถือที่ว่า การอบรมจิต ต้องเลือกโอกาส และสถานที่เสียโดยระลึกว่า ตามธรรมดาทุก ๆ คนย่อมอาจนึกถึงสิ่ง

ใดๆ ได้ทุกโอกาส ทุกสถานที่ ทุกอิริยาบถ ในเมื่อตนประสงค์จะนึก

- พึงถอนความยึดถือที่ว่า ไม่มีเวลาว่างพราะการศึกษา
  เพราะมีธุรกิจ เพราะทุกข์ร้อน เพราะเจ็บป่วย เหล่านี้เป็นต้นเสีย
  โดยถือเอาเรื่องอ้างเป็นเหตุขัดข้องนั้น ๆ มากำหนดเป็นอารมณ์ ระ
  ลึกรู้ตามไปว่า จะทำอะไรอย่างไรกับเรื่องนั้น ๆ ให้รู้ตามเป็นจริงใน
  ส่วนที่กระทำให้เกิดผลที่มุ่งหมาย และขจัดอุปสรรคพร้อมด้วยเหตุทั้ง ๒ ฝ่ายนั้น
- **๘. พึงถอนความสงสัยที่ว่า** ความเห็นภาพต่าง ๆ เป็นเรื่อง ของตา ใจจะเห็นได้อย่างไรนั้นเสีย โดยระถึกรู้ว่าการที่เรานึกถึง อะไร ย่อมเห็นเป็นมโนภาพมืดและนอนหลับผันไป เห็นอะไรที่ไหน เป็นมโนภาพสว่างนั้นเป็นเรื่องของใจแท้ ก็ยังเห็นได้เป็นพยานมือยู่ เมื่ออบรมจิตเกิดแสงสว่างแล้วย่อมตื่นผืนเห็นได้
- ๑๐. พึงถอนความสงสัยที่ว่า แสงสว่างที่เกิดมีขึ้นได้อย่างไร นั้นเสีย โดยพิจารณาเปรียบเทียบว่า แสงไฟที่ปรากฏในหลอดไฟ ย่อมอาศัยหม้อกำเนิดหม้อแปลง หม้อพักไฟฉันโด วิบากขันธ์ภาย ในซึ่งตั้งอยู่ภายในรูปหัวใจ ย่อมเป็นที่ตั้งหม้อกำเนิด หม้อแปลง พลังแสง ย่อมทำให้เกิดแสงได้ฉันนั้น ต่างกันแต่เพียงว่าแสงที่เกิด

ด้วยพลังจิตเห็นได้เฉพาะตน เช่น คนนอนหลับแสงสว่างเกิดขึ้นใน จิตให้เห็นภาพที่ผันเห็นนั้นเป็นต้นเท่านั้น ประการหนึ่งพึงระลึกรู้ว่า สภาวจิตหรือวิญญาณนั้น เป็นสภาวะแสงสว่าง หากมีกิเลสมากลุ้ม รุมบดบังไว้เท่านั้น ผู้ปฏิบัติจึงจำเป็นต้องขจัดให้ออกไป

- จ. พึงตัดกวามสงสัย ที่อาจจะมีผู้กล่าวติเตียนการอบรมจิตตามแบบในหนังสือคู่มื่อนี้ว่า เป็นแบบวิบัสสนานึก วิบัสสนาแนะ กับวิบัสสนานำ นั้นเสีย โดยทำความเข้าใจตามความเป็นจริงที่ว่า ไม่ มีใครผู้ใดในโลก ทั้งที่ตายไปแล้วกำลังเป็นอยู่ และจะเกิดมาใน อนาคต จะรู้อะไร จะพูดอะไร จะทำอะไรอย่างไรโดยไม่ต้องนึกนั้น หามีไม่ อีกประการหนึ่งย่อมไม่มีใครเลยสักคนเดียว ที่จะรู้อะไร จะพูดอะไร จะทำอะไรโดยไม่ต้องอาศัยผู้อื่น ที่เกิดมาก่อนที่รู้มา ก่อนแนะนำหรือพูดให้ได้ยินกระทำให้เห็นก่อน อันเป็นการแนะนำ ให้พูดตามกระทำตามเมื่อเราพูดตาม กระทำตาม ก็ชื่อว่าต้องนึกตาม ด้วย แม้ที่สุดผู้ที่จะคิดค้นอะไรขึ้นมาใหม่ ๆ ได้เองก็ตาม ก็จะต้อง อาศัยประสบการณ์และเหตุการณ์อันล่วงมาเป็นเครื่องแนะนำ ชี้แนว ทางในการค้นคว้านั้น ๆ ให้สำเร็จขึ้นได้
- ๑๒. พึงทำความเข้าใจให้น้อมีใปสู่ความเชื้อ คือ กัมมสัทธา ได้แก่เชื้อว่าเราต้องกระทำทางกาย ทางวาจา ทางใจอยู่เป็นธรรมดา ๑ วิปากสัทธา ได้แก่เชื้อว่าการงานกระทำแล้วย่อมมีผล เมื่อกระทำดี ผลย่อมดี เมื่อกระทำชั่วผลย่อมชั่ว ๑ กัมมัสสกตาสัทธา ได้แก่ เชื้อว่ากรรมอันใดซึ่งเรากระทำแล้ว ผลของกรรมย่อมเป็นของติด ตามตนไป ดุจเงาติดตามตนฉะนั้น จนกว่าจะสิ้นผลแห่งกรรมนั้น ๑ ตถาคตโพธิสัทธา ได้แก่เชื้อควิโมตรัสรู้ขององค์พระสัมมาสัมพุทธ-

เจ้าเป็นเหตุให้น้อมไปสู่ความเชื่อในคำสอนของพระองค์ท่าน

การพิจารณาทำความเข้าใจ เพื่อน้อมไปสู่ความเชื้อตามที่ กล่าวแล้ว พึงพิจารณาให้ครบลักษณาการเป็นเครื่องประกอบดังต่อ ไปนี้ คือ

- (๑) ป**สาทสัทธา** ได้แก่ความเชื่อเพราะความเลื่อมใสในคำ สอนว่ามีเหตุผล สมดุลย์กัน
- (๒) โอกัปปนสัทธา หยังลงสู่ความเชื้อในวัตถุ คือ กาย เวทนา จิต ธรรม ซึ่งปรากฏการณ์ที่ควรเชื้อหรือเชื้อปรากฏการณ์อัน เกิดขึ้น หรือมือยู่ตั้งอยู่เฉพาะหน้า หรือจะมีเกิดขึ้นเพราะประกอบ เหตุ
- (๓) อธิคมนสัทธา ได้แก่ความเชื้อเหตุผลซึ่งจะทำให้บรรลุ มรรคผล หรือเชื้อเหตุผลอันจะนำให้สำเร็จความมุ่งหมาย

ที่ว่าเชื่อเหตุผลนั้น เช่นเชื่อว่าผู้จะบรรลุมรรคผล ต้องละ บาปอกุศลที่มีอยู่ก่อนให้หมดไปด้วย ไม่ให้เกิดอีกด้วย อุปมาเหมือน คนที่มีร่างกายเปื้อนโคลนอยู่ แม้จะเอาแพรขาวบริสุทธิ์อันมีค่าเพียง ใดก็ตามมาประดับกาย ก็ย่อมไม่อาจจะยอมรับว่าผู้นั้นเป็นผู้บริสุทธิ์ ฉันใด ก็อุปไมยฉันนั้น

ประการหนึ่ง เชื่อโดยพิจารณาเห็นเหตุผลว่า วัตถุคือปรากฏ-การณ์อันใดก็ตามเชื่อว่าต้องมีจุดเกิด เมื่อมีจุดเกิดก็ต้องมีทางของ สิ่งนั้นนำให้เห็นทางไปสู่จุดดับ หรือไปสู่จุดแห่งความมุ่งหมายของ สิ่งนั้น ดังนี้เป็นตัวอย่าง

- (๔) อาคมนสัทธา ได้แก่ความเชื่อที่เกิดขึ้น เป็นความเชื่อ ของตนที่เกิดขึ้นเอง หรือเป็นความเชื่อที่ไม่ต้องเชื่อแต่ผู้อื่นแล้ว
- ๑๓. พึงปลูกฉันทะด้วยความพอใจ หรือความยินดีที่จะ กระทำตามหลักพระธรรมคำสอน อันมีนามบัญญัติว่าอัฏฐังคิกมรรค ซึ่งได้พิจารณาเห็นเหตุผลเกิดความเชื่อแล้วนั้น

ฉันทะเป็นธรรมสำคัญประการหนึ่ง ดังแสดงไว้ในอธิปติ และอิทธิบาทนั้นแล้ว จึงจำเป็นต้องปลูกผังหยั่งรากลงสู่การกระทำ

ฉันทะต้องมีขอบเขต และเป็นไปตามลำดับ อุปมาเหมือน ปลูกต้นไม้ ต้องให้เมล็ดพันธุ์หยั่งรากลงสู่พื้นดินก่อนลำต้น ดอกผล จึงจะหวังได้ต่อภายหลังฉันใดก็อุปไมฉันนั้น เช่น ผู้หวังจะให้เกิด มโนภาพสว่าง เห็นภาพอะไรได้เหมือนดูโทรภาพ ก็จำเป็นให้เกิด ฉันทะในการที่ทำให้เกิดแสงสว่างก่อน ผู้หวังจะให้เกิดแสงสว่างก็ จำเป็นให้เกิดฉันทะในอุบาย หรือวิธีที่จะทำให้เกิดแสงสว่างก่อนดัง นี้เป็นต้น

- ๑๔. พึงเข้าใจอุบาย เพื่อให้เกิดสมาธิที่มุ่งหมายดังนี้ คือ
- (๑) สมาธินิมิต ได้แก่กระทำอาการสมาธิให้เกิดโดยนึก กำหนดอารมณ์ที่มุ่งหมายติดต่อกันตามลำดับอย่าให้ลืม หรือเปลี่ยน เรื่องจนกว่าจะเกิดผล หรือสิ้นกระแสของเรื่องแล้วเช่นในหนังสือ คู่มือนี้ให้ตั้งสติกำหนดนึก จุดเส้นตัดเครื่องหมายบวกในวงกลม ซึ่ง ตั้งอยู่ตรงลิ้นปี่ของร่างกายเป็นต้นนั้น การที่นึกเห็นติดต่อกันเรื่อยไป ก็ดี การนึกบริกรรมภาวนาว่า สัมพุทโธติดต่อกันเรื่อยไปไม่ลืมก็ดี อาการเช่นนี้เรียกว่า สมาธินิมิต

- (๒) วิริยนิมิต ได้แก่ความพยายามประคองจิตไว้ในการ กระทำกิจละอารมณ์อื่นที่มือยู่ก่อน และที่จะเกิดขึ้นใหม่เข้ามาแทรก แซงคู่หนึ่ง พยุงจิตให้ตั้งอยู่ในอารมณ์ที่กำหนดคือสมาธินิมิต และ รักษาให้สืบเนื่องกันเรื่อยขึ้นไปเป็นบริกรรมสมาธิ อุปจารสมาธิ อัปปนาสมาธิ ตามลำดับ
- (๓) อุเบกขานีมิต ได้แก่อาการใจเย็น ไม่รีบร้อนเกินไป ไม่เลื่อยชาเกินไป เช่น การอบรมจิตในหนังสือคู่มือนี้เบื้องต้นต้อง ให้เกิดแสงสว่างก่อนนั้น อุเบกขานิมิตต้องประกอบกับนิมิตทั้งสอง ข้างต้น โดยไม่อยากให้เกิดเร็วเกินไป เพราะถ้าไม่เกิดทันใจก็เกิด ท้อถอยทำให้วิริยนิมิตเสียไป ต้องระงับใจที่หงุดหงิดรำคาญเสีย เพราะเมื่อใจหงุดหงิดรำคาญอยู่แล้วสมาธินิมิตก็จะเสียไป ต้องระงับ ความกลัวว่า จะไม่ได้ จะไม่เห็น จะไม่เป็น จะไม่เกิด เพราะเมื่อ ใจยึดถือความกลัวเช่นนี้อยู่ ก็จะปิดกันไม่ให้นิมิตทั้งสองเกิดขึ้น กระทำกิจได้ต้องไม่เพิกเฉยเฉื่อยชาจนเป็นเหตุให้ลืมหลงขาดสติ ที่ กำหนดอารมณ์อยู่นั้นเสีย

นิมิตทั้ง ๓ นี้ สมดุลกันเหมือนไม้ขาหยั่ง ๓ อันประสาน ปลายกันตั้งอยู่เมื่อใด แสงสว่างก็จะเกิดขึ้นเมื่อนั้น

- ค. การปฏิบัติ พึงปฏิบัติดังต่อไปนี้
- ๑. เมื่อการวะสักการะพระรัตนตรัย คือ พระพุทธเจ้า พระ ธรรมเจ้า พระสงฆเจ้า ของมาโนผู่เมตตาแล้วสตินึกกำหนดเส้นตัด

เครื่องหมายบวกในวงกลมตรงลื้นปี่ เป็นบริกรรมนิมิต พร้อมกับ บริกรรมภาวนาว่า สัมพุทโช บริกรรมทั้งสองนี้ติดต่อกันเรื่อยไปจน กว่าจะเกิดแสงสว่าง

บริกรรมภาวนา อาจจะงดเปลี่ยนนึกถึงอารมณ์อื่น ๆ ได้ แต่ บริกรรมนิมิตต้องตั้งไว้ประจำเป็นที่ทำการของจิต เพื่อติดต่อสื่อ สัมพันธ์ เห็น จำ คิด รู้ ซึ่งอารมณ์ที่ประสงค์และมุ่งหมาย

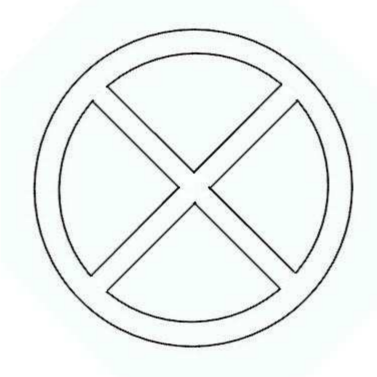
๒. เมื่อเกิดแสงสว่างแล้ว สติกำหนดนึกให้ดวงนี้มิต คือ เครื่องหมายบวกในวงกลมนั้น ขาวใสบริสุทธิ์สว่าง (ต่อไปจะเรียก ดวงนี้มิตนี้ว่า ดวงญาณทัศนะตามลักษณาการซึ่งเป็นที่ เห็น จำ คิด รู้ของจิต ในมโนภาพและธัมมารมณ์ทั้งปวง)

- ๓. เมื่อดวงญาณทัศนะใสบริสุทธิ์แล้ว พึ่งกำหนดย่อและ ขยายให้ได้ตามใจนึก เมื่อย่อและขยายได้ตามใจนึกแล้วพึ่งกำหนด ให้ดวงญาณทัศนะนี้ เหมือนเครื่องโทรภาพ หรือจอภาพยนตร์ การที่กำหนดเช่นนี้เพื่อเปรียบเทียบนำให้เข้าใจ ในทัศนาภาพทั้งปวง ที่พิจารณาดูรู้เห็นอยู่นั้น
- ๔. เมื่อดวงญาณทัศนะเตรียมพิร้อม ที่จะกระทำญาณทัศน-กิจได้แล้ว พึ่งฝึกหัดไปตามลำดับ
- (๑) กำหนดดู สัตว์ บุคคล และสิ่งต่างๆ ที่มีอยู่ เป็นอยู่ ใกล้ๆ เห็นด้วยตานอกได้ เมื่อหลับตาก็เห็น เมื่อลืมตาก็เห็นเหมือน กันเป็นการสอบญาณทัศนะว่าเห็นได้จริง
  - (๒) กำหนดดู สัตว์ บุ<del>ก</del>คล และสิ่งของต่าง ๆ ที่มีอยู่เป็นอยู่

#### ภาพ ดวงญาณทัศนะ (สำหรับผู้ชาย)



## ภาพ ดวงญาณทัศนะ ( สำหรับผู้หญิง )



(อันดับ ๑ คูภาพ ก. เลข ๑ ประกอบ)



ใกล ๆ พ้นสายตานอกและเห็นได้ก็ดี มีอะไรปิดบังอยู่ก็ดี อยู่ในที่มีด ก็ดี อยู่ข้างซ้าย ขวา หน้าหลังก็ดี เหล่านี้เป็นต้น เมื่อกำหนดดูรู้เห็น อย่างไรแล้ว ตานอกย่อมสอบญาณทัศนะว่าเห็นได้จริง

- (๓) ฝึกหัดดู สัตว์ บุคคล และสิ่งต่างๆ ที่ตานอกไม่ อาจเห็นได้ แต่อาจพิสูจน์ได้ เช่น นึกให้เห็นกายที่ผันซึ่งเป็นการ รับรองกันอยู่ทั่วไป หรือเครื่องมือวิทยาศาสตร์ เช่น กล้องถ่ายภาพ วิญญาณอาจพิสูจน์รับรองว่ามีจริง จุลินทรีย์ สามารถพิสูจน์ด้วยกล้อง จุลทรรศน์ เหล่านี้เป็นต้น
- (๔) ฝึกหัดดูสิ่งต่าง ๆ ที่วิทยาการทางโลกยัง ไม่อาจพิสูจน์ ได้ แต่ทางพระธรรมคำสอนรับรองว่ามีอยู่

ทั้ง ๔ นี้ พึงฝึกหัดดูให้รู้แจ้งชัดตามใจนึกได้ทันที่ไม่เนิ่นช้า ถ้านึกดูไม่เห็นหรือเห็นไม่ทันที หรือเห็นทันทีแต่ไม่ชัด ดังนี้เพราะ ยังมีข้อบกพร่องอยู่ที่นึกกำหนดไม่ถูก พึงนำเอาอุบาย ๓ ประการ คือ สมาธินิมิต วิริยนิมิต อุเบกขานิมิตมาประกอบเพื่อค้นหาความ บกพร่องนั้น แยกประเภทและสถานที่ของสิ่งที่กำหนดดังต่อไปนี้คือ สิ่งที่ไม่เคลื่อนที่ ๑ สิ่งที่ไม่เคลื่อนที่แต่มีการเปลี่ยนแปลงรูปลักษณะ ๑ สิ่งที่เคลื่อนที่ ๑ สิ่งที่เคลื่อนที่มีการเปลี่ยนแปลงรูปลักษณะ ๑

แยกกาลเวลาดังต่อไปนี้ สิ่งที่มีในอดีต แต่ไม่มีในปัจจุบัน ๑ สิ่งที่มีในอดีต และยังคงอยู่ในปัจจุบัน ๑ สิ่งที่ในอดีตไม่มีแต่มีใน ปัจจุบัน ๑ สิ่งที่มีในปัจจุบัน และจะมีต่อไปในอนาคต ๑ สิ่งที่มีในอดีตยังคงมีอยู่ในปัจจุบัน และจะมีต่อไปในอนาคต ๑

แยกระเบียบความนึกกำหนดดังต่อไปนี้ คือ กำหนดสิ่งที่เคย

รู้เห็นมาก่อนแล้ว เมื่อแยกประเภทวัตถุ และกาลเวลาแล้วก็นึกดูได้
ทันที ๑ กำหนดดูสิ่งที่รู้แต่ไม่เคยเห็น เมื่อแยกประเภทและเวลาแล้ว
พึงตั้งมโนภาพตามความรู้นั้นขึ้นมา ๑ กำหนดดูสิ่งที่ไม่เคยรู้เห็นมา
ก่อนเลย เมื่อแยกประเภทและกาลเวลาแล้ว พึงตั้งอธิษฐานจิต
เหมือนตั้งคำถามว่า สิ่งนั้นมีอยู่ตามเป็นจริงอย่างไร ขอให้ปรากฎการณ์เห็นตามความเป็นจริงนั้น ๆ แต่ระวังอย่านึกไปก่อนว่าเป็น
อย่างนั้นอย่างนี้ โดยอนุมานไปข้างหน้าหรืออาศัยสัญญาอดีต เป็น
เครื่องกำหนดเปรียบเทียบ ซึ่งอาจจะผิดหรือถูกก็ได้ ๑ กำหนดดูสิ่ง
มีบัญญัติโลกและบัญญัติธรรมไว้แน่นอนแล้ว เมื่อแยกประเภทและ
กาลเวลาแล้ว ก็กำหนดนึกให้เห็นตามบัญญัตินั้น ๑

เมื่อได้แยกประเภทวัตถุและสถานที่ตั้งวัตถุ กาลเวลา ระเบียบความนึก ประกอบด้วยอุบาย ๓ คือ สมาธินิมิต เป็นต้น แล้วก็จะเห็นความบกพร่อง และแก้ข้อบกพร่องนั้นได้

การฝึกหัดใช้ญาณทัศนะ ก็เพื่อความมุ่งหมายที่จะให้เกิด ความเชื่อมั่นในความนึกคิด ความเห็น ความจำ ความรู้ ว่านึกคิดรู้ เห็นด้วยใจได้ แต่พึงฝึกหัดเป็นระยะเพื่อกันความสำคัญผิดดังนี้ คือ

ระยะที่ ๑ นึกให้เห็น ให้ปรากฏการณ์แจ้งชัดขึ้นมาได้ตาม ใจนึก โดยไม่ต้องถือว่าเป็นจริงอย่างไรหรือไม่ก็ตาม พึงถือเอาความ เห็นแจ้งชัดเป็นสำคัญ

ระยะที่ ๒ เมื่อผู้เห็นแจ้งชัดตามใจนึกใด้แล้ว พึ่งรู้เห็นสิ่ง นั้นตามเป็นจริงอย่างไรด้วย

ระยะที่ ๓ เมื่อรู้เห็นสิ่งนั้นตามเป็นจริงใด้แล้ว พึงเข้าใจใน

สิ่งนั้นและถือเอาสาระประโยชน์ในสิ่งนั้นด้วย

หมายเหตุ เมื่อจะดูอะไรที่ไหน พึงกำหนดให้เห็นกายที่เคยผืนนั้นดู
เหมือนผืนไป ฉะนั้น พึงเข้าใจไว้ด้วยว่า การกำหนดไป
ดูอะไรที่ไหนก็ตาม ความใกล้และไกลความคดโค้งความ
ชำและเร็วของการไปถึงมาถึงของใจไม่มี หมายความว่า
จะใกล้หรือไกลระยะต่างกันเท่าใดก็ตาม ก็ย่อมไปมาถึง
ในขณะเดี๋ยวกัน ย่อมเห็นได้ในขณะเดี๋ยวกัน ความไปมา
ความรู้เห็นของใจ ไม่มีอะไรบังกั้นนอกจากใจเองเท่านั้น
หมายความว่า ใจนึกไปถึงที่ใดกายก็ถึงที่นั้น ใจนึกถึง
สิ่งใดใจก็รู้เห็นสิ่งนั้นทันที

- ๕. เมื่อฝึกหัดญาณทัศนะ เกิดความเชื่อมั่น และชำนาญใน การนึกคิดเห็นจำและรู้แล้ว พึงใช้ญาณทัศนะให้เป็นประโยชน์ในการ ประกอบกิจทั้งปวง ที่มีอยู่เป็นอยู่แล้วในปัจจุบัน หรือจะทำอะไร อย่างไรต่อไปพึงใช้ญาณทัศนะพิจารณาตามหลักการต่อไปนี้ คือ
- (๑) พิจารณาเหตุผลที่จะทำให้การงานเสียหายต่าง ๆ คู่หนึ่ง พิจารณาเหตุผลที่จะทำให้การงานเป็นประโยชน์และเจริญยิ่ง ๆ จื้น ไปคู่หนึ่ง ทั้งสองคู่พึงพิจารณาให้รู้เห็นแล้งชัดพร้อมด้วยอุบาย ขจัด ฝ่ายเสียหายให้หมดไปและไม่ให้เกิดขึ้นได้ ประกอบฝ่ายที่เป็น ประโยชน์ให้เกิดขึ้น ให้ดำเนินไปด้วยดี
  - (๒) พิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดในกำลังและฐานะของตน
- (๓) พิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดในวัตถุอันประกอบขึ้นเป็น การงาน ประมาณการว่าจะเป็นไปได้หรือไม่ได้เพียงใด

- (๔) พิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดว่า การงานอย่างใด หรือการ งานที่กระทำอยู่นั้นจะทำอย่างไร เวลาใด
- (๕) พิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดว่า สาธารณชนหมู่ใดจะเข้ามา ติดต่อหรือสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับตนและการงานอย่างไร จะเป็นอย่าง ไร จะมีคุณหรือโทษประการใด สมควรจะประพฤติปฏิบัติต่อกัน อย่างไร
- (๖) พิจารณาให้รู้แจ้งชัดว่า บุคคลผู้กระทำกิจการงานร่วม อยู่ด้วยก็ดี หรือจะเข้าร่วมกระทำกิจการงานด้วยก็ดี ผู้ใดเป็นอย่าง ใด สมควรจะประพฤติปฏิบัติกับบุคคลนั้นอย่างไร

นอกจากนี้ เมื่อจะไปใหน จะปลอดภัยหรือไม่ ถ้าเห็นว่าจะ มีภัยจะแก้ใจจจัดภัยอันตรายนั้นได้อย่างไรหรือไม่ จะไปหาใคร เวลาใด จะพบหรือไม่ การที่จะติดต่อการงานกับใครจะทำอย่างไร จะสำเร็จหรือไม่ เพราะเหตุใด

หมายเหตุ การฝึกหัดใช้ญาณทัศนะ และการใช้ญาณทัศนะกระทำ กิจนี้ เมื่อมีความเชื่อมั่น และเข้าใจ แล้วจะกระทำควบคู่ กันไปก็ได้ แต่ระวังอย่าให้ปะปินกัน หมายความว่า ฝึก หัดต้องเป็นฝึกหัด กระทำกิจต้องเป็นกระทำกิจ เพราะ การฝึกหัดถึงจะผิดก็ไม่เป็นไร ส่วนการกระทำกิจผิดไป ก็เสียหาย ประการหนึ่ง หลักการแก้ข้อบกพร่องประกอบ ในการฝึกหัด และหลักการประกอบในการกระทำกิจทั้ง สองข้อนี้ย่อมใช้ประกอบในการฝึกหัด และประกอบใน การพีจารณากระทำกิจซึ่งกันและกัน โดยอนุโลมได้

#### (อันดับ ๒ ดูภาพ ก. ๒ ประกอบ)

- ๑. เมื่อได้ดวงญาณทัศนะตามอันดับ ๑ ก. แล้ว พึงใช้ญาณ ทัศนะเพ่งกำหนดนึกให้เห็นดวงเครื่องหมาย ชายเครื่องหมายบวก หญิงเครื่องหมายคูณ ในวงกลมมีดวงเล็ก ๆ ที่กลาง ๑ ล้อม ๔ ทิศ ที่เครื่องหมายนั้นตั้งอยู่กึ่งกลางกายแนวสะดือตัดเข้าไปข้างใน ไม่ เอียงซ้ายขวาหน้าหลัง ตั้งอยู่ในลักษณะหงายกึ่งกลางกายพอดี เมื่อ กำหนดดูเห็นแล้ว พึงปฏิบัติดังต่อเมื่อขาวบริสุทธิ์ไปนี้ คือ
- (๑) เพ่งกำหนดนึกให้ดวงเครื่องหมายนั้นขาวบริสุทธิ์ เมื่อ ขาวบริสุทธิ์แล้วจึงกระทำกิจต่อไป
- (๒) เพ่งที่จุดกึ่งกลางดวงกลางที่เครื่องหมายนั้น พร้อมกับ ชื่อและนามสกุลของผู้ปฏิบัติลงตรงจุดที่เพ่งอยู่นั้น (เรียกว่า ผนวก นาม)
- (๓) เมื่อผนวกนามแล้ว ดวงจะหายไปเป็นดวงเล็กๆ เกิด ขึ้นแทน ๕ กาย (กายนี้เรียกว่ากายอินทรีย์ปัญจงันธ์ คือ รูป ๑ นาม ๔) เมื่อพิจารณากายทั้ง ๕ นี้แล้ว พึงเพ่งที่ดวงญาณทัศนะที่ตรง ลืนปั่งองกายกลางในกายทั้ง ๕ นั้น มีกรวม ๕ กายเข้าเป็น ๑ แล้ว กระจายออกไปอีก กระทำดังนี้ ๔ รวมเท่ากับ ๔×๔=๑๖ รอบสุด ท้าย เมื่อรวมเป็น ๑ แล้ว จะเห็นกายนั้นใหญ่เท่ากายปัจจุบันของ ผู้ปฏิบัติ
- หมายเหตุ เพื่อกันความสงสัย พึงทราบว่ากายที่เห็นว่าใหญ่เท่ากาย บ้างจุบันนั้น เป็นความเห็นที่ดวงญาณทัศนะขยายให้เห็น เป็นปรากฏการณ์ Tพื่อให้ทราบว่ากายนั้นครบธาตุขันธ์

อายตนะอินทรีย์แล้ว เมื่อออกมาปรากฏภายนอก เช่น เอากายไปดูอะไรที่ไหน กายนั้นก็จะใหญ่เท่าที่พิจารณา เห็น ส่วนความจริงที่กายนั้นตั้งอยู่กึ่งกลางกายของผู้ ปฏิบัตินั้น เป็นกายเล็ก ๆ เปรียบเหมือนนั่งอยู่ในโพรงไม้ คือ กายของผู้ปฏิบัติ

๒. เมื่อตั้งกายตามข้อ ๑ ในอันดับนี้ได้แล้ว พึงยึดถือกายนี้ เป็นกายดำเนินไปสู่ความมุ่งหมายตามลำดับ เป็นกายเตรียมเกิดเสีย ก่อนตายจากอัตภาพนี้ เมื่อตายจากอัตภาพปัจจุบันนี้แล้ว จะเป็น อะไร อย่างไร กายนี้จะเป็นกายชี้แนวทางเมื่อก่อนตาย และนำไป เมื่อตายแล้วกายนี้จะกระทำให้วิมุตติหลุดพ้นจากธาตุขันธ์ อายตนะ อินทรีย์ อันประกอบด้วยอาสวกเลสตามลำดับจนถึงเป็นพระอรหันต์ ไม่ต้อง เกิด แก่ เจ็บ ตายอีกต่อไป เพราะฉะนั้นพึงกระทำความ เข้าใจเรื่องกายนี้ต่อไปดังนี้ คือ: (ดูภาพ ข. ๑ ประกอบ)

(๑) เมื่อตั้งกายนี้แล้ว จะมีกายเกิดขึ้นที่กระหม่อมของกาย เนื้อ ๑ กาย กายทั้งสองแห่งนี้เป็นกายเหตุและผลของกันและกัน กายที่กระหม่อมศีรษะเป็นกายผลของกายที่ตั้งขึ้นแล้ว กายผลนี้จะ เป็นกายกระทำหน้าที่สื่อสัมพันธ์กับภูมิภายใน คือ สวรรค์และพระ นิพพาน เมื่อผู้ปฏิบัติยังมีชีวิตอยู่ จะนำไปสู่ภูมิอันพึงปรารถนาตาม กำลังฌานและความบริสุทธิ์ของผู้ปฏิบัติ เมื่อละเว้นจากอัตภาพนี้ แล้วกายเหตุคือกายที่ตั้งขึ้น จะเป็นผู้กระทำกิจให้สำเร็จความ ปรารถนาหรือความมุ่งหมาย

กายทั้งสองนี้เรียกว่า กายในกายทั้งภายในภายนอก คือ กาย

(อันดับ ๒ ดูภาพ ข. ๑ ประกอบ)

กิ่งกลางภายในกายตรงสะดือ

เหตุ ๑ กายผล ๑ ที่เรียกอย่างนี้ก็เพราะเหตุว่าที่กายเหตุมีกายใน กายภายนอกตั้งอยู่ จุดสะดือตัดเป็นกายสนชีเชื่อมโยงติดต่อกับกาย ที่เรียกว่ากายผืนของผู้ปฏิบัติ ๑ มีกายในกายภายในตั้งอยู่จุดกึ่ง กลางกายของกายเหตุ ๑ และที่กระหม่อมศีรษะ ๑ กายด้วย

ส่วนกายผลก็เช่นเดียวกัน คือ ที่สะดือ เรียกว่ากายในกาย นอก สนธิด้วยกายเหตุ ๑ มีกายในกายภายในตั้งอยู่จุดกึ่งกลางแนว สะดือเข้าไปข้างใน สนธิกับกายที่อยู่กระหม่อมของกายเหตุ ๑ กาย ในกายภายในตั้งอยู่กระหม่อมสำหรับไปสู่ภูมิที่สามารถจะไปถึงได้ ๑ ส่วนกายตัวผลเองสนธิกับภายในกายภายใน อยู่ที่จุดศูนย์กึ่งกลาง กายตัวเหตุ ๑

ส่วนกายที่ตั้งขึ้นเป็นกายในกาย ทั้งภายในภายนอกอันเป็น ตัวเหตุนั้น สนธิกับกายวิบากขันธ์ซึ่งตั้งอยู่ภายในกึ่งกลางรูปหัวใจ ของกายปัจจุบัน

- (๒) กายตัวเหตุและผลทั้งสองตามที่กล่าวแล้วนี้ จะตั้งอยู่ เป็นกาย เวทนา จิต ธรรม นิมิตเครื่องกำหนดยึดถือของวิบากขันธ์ ปัจจุบันต่อไปจนกว่าจะละจากอัตภาพนี้ กายทั้งสองนี้อาจมีกายใน กายภายใน กายในกายภายนอก มีกายในกายทั้งภายในภายนอกซ้อน กันเป็นชั้น ๆ เบื้องสูงแต่กายมนุษย์ขึ้นไปจนถึงกายอรหันตมรรค เป็นตัวเหตุ อรหัตตผลเป็นตัวผล เบื้องต่ำแต่กายวินิบาตลงไปถึงต่ำ สุดเป็นกายสัตว์โลกันต์
- (๓) กายตัวเหตุและผลทั้งสองดังกล่าวแล้วนี้ อาจเปลี่ยน แปลงไปตามความประพฤติ ทางกาย ทางวาจา ทางใจ เกี่ยวกับเหตุ



แวดล้อมภายนอกได้ ๑ อาจเปลี่ยนแปลงไปตามกำหนดฌานผ่าย โลกิยมรรคกามาวจรณาน เป็นเหตุให้เกิดเป็นมนุษย์และเทพวินิบาต อันนับเนื่องในชั้นมนุษย์ เช่น ภูตผีปีสาจ วินิบาตอันนับเนื่องในชั้น เทพ เช่น ยักษ์ มาร อสูร รูปาวจรฌาน เป็นเหตุให้เกิดเป็นรูปพรหม ชั้นต่างๆ อรูปาวจรฌานเป็นเหตุให้เกิดเป็นอรูปพรหมได้ดังนี้ ๑ อาจ เปลี่ยนแปลงไปตามกำลังฌานผ่ายโลกุตตรมรรคกามาวจรฌานใน อริยมรรคที่ ๑ จจัดอาสวกิเลสที่จะให้เกิดเป็นวินิบาตและสัตว์ใน ทุคติภูมิทั้งหมด เข้าถึงความเป็นหนึ่งแห่งความเป็นมนุษย์ ไม่ต้อง เวียนกลับลงไปสู่ความเกิดในชั้นต่ำกว่ามนุษย์อีก เรียกว่า โสดา บุคคลกามาวจรฌาน ในอริยมรรคที่ ๒ ละกายที่นำให้เกิดเป็นวินิบาตและทุคติสัตว์อันนับเนื่องในเทวโลกทั้งหมด เข้าถึงความเป็น หนึ่งแห่งความเป็นเทพ ไม่เวียนกลับไปเกิดในทุคติภูมิ เรียกว่า สกิทาคาบุคคล

รูปาวจรณานในอริยมรรคที่ ๓ ขจัดอาสวกิเลสอันจะเป็น เหตุนำให้อุบัติเป็นวินิบาตอันนับเนื่องในเทพ และความเกิดเป็น มนุษย์และเทพ เข้าถึงความเป็นหนึ่งแห่งความเป็นรูปพรหม ไม่ ต้องเวียนกลับลงมาเกิด แก่ เจ็บ ตาย อีก เรียกว่า อนาคาบุคคล

อรูปาวจรณานในอริยมรรค ขจัดอาสวกิเลสอันละเอียดซึ่ง จะเป็นเหตุให้ติดอยู่ในรูปพรหม และอรูปพรหมเสีย เข้าถึงความ เป็นหนึ่งแห่งอรูปธรรม คือ พระขีณาสวะหรือพระอรหัตต์ดังกล่าว แล้ว ๑

(๔) ผู้ปฏิบัติ พึงพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม ให้รู้เห็น แจ้งชัดตามลำดับในเขตหนึ่ง ๆ ทุก ๆ ชั้นในเขตแห่งภูมิหนึ่ง ๆ

- ๓. เมื่อตั้งกายและพิจารณาเข้าใจเรื่องกายตามที่กล่าวนั้น แล้ว พึงฝึกหัดจิตพิจารณายึดถือเครื่องหมายบวกในวงกลมที่ลิ้นปี คือดวงญาณทัศนะของกายตัวเหตุที่ตั้งตามลำดับดังต่อไปนี้ คือ
- (๑) พิจารณากายเนื้อ แยกเป็นกองปฐวีธาตุ (ดิน) อาโป ธาตุ (น้ำ) เตโชธาตุ (ไฟ) วาโยธาตุ (ลม) อากาศธาตุ (ความว่าง) สึกลิ่น รส โอชา พร้อมทั้งชีวิตินท์รีย์

พิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงอย่างไร ว่าสิ่งต่าง ๆ ที่ ประชุมกันเป็นร่างกาย เปลี่ยนแปรผันไปตามเหตุ คือ ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศ สี กลิ่น รส โอชา ภายนอก ที่เข้ามาปรุงแต่ง ด้วยลมหายใจ ข้าว น้ำ เพื่อให้ดำรงคงอยู่ ต้องบริหาร ปรับปรุงดับสี่อันหมองคล้ำ กลิ่นอันปฏิกูลเหล่านี้เป็นต้นมีอยู่เป็นเนื่องนิจ จะเว้นเสียไม่ได้เป็น อันขาด แม้กระนั้นก็จะสลายออกจากกันไปในที่สุดเมื่อเราตาย

เมื่อพิจารณาเห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงอยู่อย่างนี้ จิตย่อมเกิด ความนึกคิดจำรู้ความเห็นความจำ ความรู้ ว่า สิ่งทั้งหลายเหล่านี้ไม่ งาม เพราะปฏิกูลมีอยู่เนื่องนิจ ไม่เที่ยง เพราะมีความเปลี่ยนแปลง อยู่เนื่องนิจไม่ใช่ตน เพราะจะต้องสลายไปเป็นดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศตามเดิม ไม่ปกติ เพราะเป็นแหล่งให้เกิด โรคา พยาธิ ภัยพิบัติต่าง ๆ เพราะต้องหายใจเข้าออกอยู่เนื่องนิจ เพราะต้องการ บริหารให้เป็นอยู่ เป็นไปได้ด้วยดีอยู่เนื่องนิจ

เมื่อจิตมีความนึกคิด ความเห็น ความจำ ความรู้ อยู่อย่างนี้ ย่อมเกิดธรรมสังเวชเศร้าสลดเบื้อหน่ายเกิดขึ้นแก่จิต เมื่อมีอาการ อย่างนี้เกิดขึ้นแก่จิต ย่อมเกิดความนึกคิด ความเห็น ความจำ ความรู้ ว่าโลกทั้งหลายทั้งปวงไม่น่ายินดี สังขารทั้งหลายทั้งปวงไม่ น่าปรารถนา

เมื่ออาการเศราสถดเบื้อหน่าย ไม่ปรารถนาในโลกและสังขาร ทั้งปวงเกิดขึ้นในจิตแล้ว จิตก็จะทอดอาลัยต่อชีวิต คิดท้อลอยไม่ ประกอบกิจการงานทั้งปวง จะเป็นเหตุนำความเสื่อมเสียให้เกิดขึ้น ทั้งทางโลกและทางธรรม เช่นนี้พึงพิจารณาระลึกรู้ว่าร่างกายที่ได้ อาศัยร่างกายนี้กระทำประโยชน์อันพึงประสงค์อยู่ นับว่าความเกิด ของเราครั้งนี้ประเสริฐแล้ว เราจะอาศัยกายนี้กระทำสิ่งที่ควรทำ เว้น สิ่งที่ควรเว้น ยึดถือสิ่งที่พึงยึดถือ ปล่อยวางสิ่งที่ต้องปล่อยวาง เพื่อ ประโยชน์สุขในชาตินี้ ให้กายนี้ดำรงคงอยู่ด้วยดี สำหรับรองรับเพื่อ กระทำประโยชน์ภายหน้า ดำเนินไปสู่แดนอมตะ คือ นิพพานต่อไป

เมื่อจิตระลึกรู้เห็นแจ้งชัดเช่นนี้ จิตย่อมไม่ยินดียินร้ายต่อร่าง กายนี้ จัดเป็นสังขารูเปกขาญาณ ขั้นกามาวจรกุศลจิต

(๒) เมื่อพิจารณากายนอก คือ กายเนื้อรู้เห็นแจ้งชัดแล้ว พึ่งพิจารณารูปกายอาศัย คือ โคจรรูป ได้แก่ ดิน น้ำ ไฟ ลม อากาศ สี กลิ่น รส โอชา พร้อมทั้งชีวิตินทรีย์ และภาวรูปที่เป็นชาย หรือ หญิง พึงพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดว่ารูปกายนี้มีลักษณะโปร่ง บางเบา อาศัยกายเนื้ออยู่ กายนี้เชื่อมโยงกับกายวิบากขันธ์ ซึ่งตั้งอยู่ในรูปหัวใจ เกิด ดับ เปลี่ยนแปลงไปได้ตามกำลังกรรมดี กรรมชั่ว และ ตามกำลังฌานอันบุคคลประกอบขึ้นตั้งมั่นแล้ว

กายนี้เมื่อเคลื่อนจากกายเนื้อ - ด้วยการผันก็ดี ด้วยอำนาจ

ณานให้เคลื่อนออกไปก็ดี เมื่อชีวิตินทรีย์ที่กายเนื้อดับ อุตุนิยมคือ เตโชธาตุที่กายเนื้อดับ ไม่อาจอาศัยได้อีกต่อไปแล้ว จะไปเกิดใหม่ อีกก็ดี เหล่านี้เป็นต้น ย่อมไม่สามารถมองเห็นด้วยตาเนื้อได้ แต่สมัย วิทยาศาสตร์รุ่งเรื่องนี้สามารถสร้างกล้องถ่ายภาพที่เรียกว่า กล้องจับ วิญญาณ สามารถจับภาพให้เห็นด้วยตาเนื้อได้ เครื่องวิทยุโทรภาพ อาศัยเตโชธาตุ และเครื่องประกอบ สามารถบังคับให้กายนี้เคลื่อน จากกายเนื้อออกอากาศสืบเนื้องติดต่อกันไปไม่ขาดระยะ และหาประมาณมิได้ ย่อมสามารถมองเห็นด้วยตาเนื้อได้ แต่ก็น่าคิดและยัง ไม่มีใครพยากรณ์ว่า ผู้แสดงทางโทรภาพเช่นที่ว่านี้ ต่อไปกายเนื้อ ของเขาเหล่านั้นจะเป็นอย่างไรต่อไป

## พิจารณารูปนี้ พึงอนุโลมตาม (๑) ข้อนี้

- (๓) การพิจารณารูปกายอาศัยกายเนื้อ คือ กายประสาท ได้แก่ความผ่องใสเป็นพลังแสงของ ดิน น้ำ ไฟ ลม สี กลิ่น รส โอชา ชีวิตินทรีย์ อาศัยประชุมกันขึ้นเป็นกายประสาท พึงพิจารณา อนุโลมตาม (๒) ข้อนี้
- (๔) พิจารณากายวิญญาณ อันซ้อนกายประสาทอยู่แยกเป็น กายเวทนา กายสัญญา กายสัมผัสิสะ กายชีวิตินทรีย์ นามกาย วิญญาณและกายอากาศ อันประชุมพร้อมกันเป็นกายรวมเรียกว่ากาย วิญญาณ

พึงพิจารณาตามถ้ำดับเป็นอากาสานัญจายตนฌานที่ ๑ วิญ-ญาณัญจายตนฌานที่ ๒ กายสัญญาเป็นอากิญจัญญายตนฌานที่ ๓ ผัสสะและชีวิตินทรีย์รวมกันเป็นเนวสัญญานาสัญญายตนฌานเป็น แต่ละกายพึ่งพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงอย่างไรและ ไม่พึ่งยินดียินร้ายอนุโลมตาม (๒) ข้อนี้

(๕) พึงพิจารณากายวิบากขันธ์ภายในรูปหัวใจ เพ่งให้ใส สว่างทั้งกายและดวงล้อมแล้ว รวมดวงล้อมเข้าเป็นดวงหนึ่งนี้กาย วิบากขันธ์กลาง พึงพิจารณาแยกรูปกายอาศัยตาม (๒) และ (๓) ข้อนี้ กายวิญญาณตาม (๔) ข้อนี้

พึงพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดว่า กายวิบากขันธ์สื่อสัมพันธ์กับ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ที่จุดสูนย์กึ่งกลางมันสมองในกะโหลกศีรษะ พิจารณาที่จักษุประสาท จักษุวิญญาณ โสตประสาทและวิญญาณ ฆานะ (จมูก) ประสาทและวิญญาณ ชิวหา (ลิ้น) ประสาทและ วิญญาณ กายประสาทและกายวิญญาณพิจารณาตาม (๔) ข้อนี้แล้ว แต่ละแห่งตามที่กล่าวมาแล้ว พึงเพ่งให้ใสบริสุทธิ์และให้รู้เห็นแจ้ง ชัดว่าสื่อสัมพันธ์กันอย่างไร เมื่อสื่อสัมพันธ์กันแล้วเกิดวารจิตต่าง ๆ จืนอย่างไร

- ๔. พิจารณาภูมิต่างๆ โดยกำหนดเพ่งที่จุดเส้นตัดเครื่อง
  หมายบวกในวงกลมที่ลิ้นปีกายที่ตั้งอยู่ กระหม่อมศีรษะของกายเนื้อ
  คือกายปัจจุบัน ที่เรียกว่าดวงญาณทัศนะ เห็นและกำหนดได้แล้ว
  นึกให้กายในภายนอก ซึ่งตั้งอยู่ตรงสะดือตัดของกายที่กระหม่อมนี้
  ออกไปพิจารณาภูมิต่างๆ ดังต่อไปนี้ คือ
- (๑) พิจารณาส่วนต่าง ๆ ของโลกที่เราอาศัยอยู่นี้ ทั้งภาย นอกและภายในนครลับแลทั้งปวง พึงอาศัยยึดถือโลกนี้เป็นศูนย์ กลางไปสู่โลกทั้งปวง

- (๒) พิจารณาโลกมนุษย์แดนสุขาวดี ตั้งล้อมโลกนื้อยู่สี่ทิศ ทางขั้วเหนือมีนามว่า ชมพูทวีป อุตตระกุรุทวีป ปุพพะวิเทหะทวีป อมรโคยาเนทวีป มนุษย์ทั้ง ๔ ทวีปนี้ เป็นพวกที่ตั้งอยู่ในกุศล กรรมบถ ๑๐ เว้นอกุศลกรรมบถ ๑๐ จึงได้นามว่า มนุษยธรรม พึงพิจารณาให้ทราบว่า ความเป็นอยู่ความเป็นไปต่างกับโลกนื้อย่าง ไร
- (๓) พิจารณามนุษย์แดนภูตะ อันนับเนื่องกับโลกนี้ตั้งล้อม อยู่ ๔ ทิศ ทางขั้วใต้
- (๔) พิจารณาโลกันต์และยมโลก โดยกำหนดเป็นเส้นดิ้ง จากขั้วใต้ของโลกนี้ต่ำสุดจะเห็นดวงดำใหญ่ ตั้งอยู่นอกเขตขอบจักรวาลเป็นภูมิโลกันต์ขึ้นมาหาโลกนี้ตามเส้นดิ้งขึ้นมา เป็นยมโลกชั้น ต่าง ๆ ๔ ชั้น เป็นชั้นวินิบาตภูตะมนุษย์และวินิบาตภูตะเทพอีก ๒ ชั้น รวม ๖ ชั้น
- (๕) จากชั้นวินิบาตเทพขึ้นมาถึงขั้วใต้ของโลก จะมีดวง ภูมิมนุษย์ตั้งอยู่ท่ามกลาง ๑ ภูมิ สื่อสัมพันธ์รับส่งธาตุระหว่างยม โลกกับภูมิมนุษย์ภูตะและโลกนี้ ที่โลกนี้มีที่ตั้งสื่อสัมพันธ์กับดวง ภูมินี้ที่พื้นน้ำต่อดินทางขั้วใต้
- (๖) ต่อจากภูมิธาตุมนุษย์ขึ้นมาระหว่างกลางกับขั้วใต้ของโลกนี้ จะมีดวงรหัสพลังแสงสนามแม่เหล็กตั้งอยู่ ๑ ดวง เป็นพลังสนามแม่เหล็กที่ขั้วโลกใต้ของโลกนี้ ดวงรหัสนี้ไม่ใช่ดวงดาวและดวงภูมิ ไม่เกี่ยวกับดวงภูตะและยมโลกเกี่ยวกับความหมุนของโลกโดยตรง

(๓) เทวโลกตั้งอยู่ทางขวางของโลกนี้ บริเวณแนวกึ่งกลาง ขึ้นไปในเขตอวกาศมี 5 ชั้น เรียงตามลำดับขึ้นไปดังนี้ คือ

ชั้นที่ ๑ นามจาตุมมหาราชิกา ชั้นนี้แต่กาลก่อนองค์สมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าขึ้นไปแสดงพระธรรมเทศนาโปรดพุทธมารดา
เป็นภูมิวินิบาต กุมภัณฑ์ ยักษ์ นาค ครุฑ และอื่น ๆ กาลต่อมาภาย
หลังที่ทรงแสดงธรรมแล้ว ภูมินี้ก็เป็นเทพธรรมดาชั้นต่ำชั้นหนึ่ง
เท่านั้น เพราะเหตุใด เพราะเหตุว่า พวกนี้เป็นกึ่งสัตว์กึ่งเทพ เมื่อฟัง
พระธรรมเทศนาแล้วไม่อาจบรรลุมรรคผลได้ แต่ด้วยบุญอานิสงส์
แห่งบุญที่ได้พังพระธรรมเทศนาครั้งนั้น เป็นเหตุให้จุติจากอัตภาพ
เดิมปฏิสนธิเป็นเทพธรรมดา ตั้งอยู่ในภูมิเดิมของตนเป็นทิพยสมบัติ
พิเศษกว่าเดิมไว้ด้วย

ส่วนวินิบาตพวกที่ไม่ได้พึ่งพระธรรมเทศนา และอุบัติต่อ ภายหลัง จึงไม่อาจขึ้นไปอยู่นั่นได้ จึงมีสภาพต่ำกว่า เทพชั้นนี้นับ เนื่องกับโลกนี้และยมโลก

ชั้นที่ ๒ ชื่อตาวตึงสา ชั้นที่ ๓ ชื่อว่ายามา ชั้นที่ ๔ ชื่อว่า ดุสิตา ชั้นที่ ๕ ชื่อว่านิมมานรดี ชั้นที่ ๖ ชื่อว่าปรนิมมิตวะสะวดี

(๘) พรหมโลก ชั้นรูปพรหม ๑๑ ชั้นเรียงลำดับต่อจากเทว โลกจื้นไปดังนี้ คือ

ภูมิชั้นปฐมฌานที่ ๑ ยิ่งและหย่อนกว่ากันแบ่งเป็น ๓ ชั้น สูงขึ้นตามลำดับที่ ๑ ชื่อปริสัชชา ที่ ๒ ชื่อปุโรหิตตา ที่ ๓ ชื่อมหา พรหม ภูมิชั้นทุติยฌานและตติยฌานต่อกันเป็นภูมิที่ ๒ ยิ่งและ หย่อนกว่ากัน แบ่งเป็นชั้นที่ ๑ ชื่อปริตตาภา ที่ ๒ ชื่ออัปปมาณาภา ที่ ๓ ชื่ออาภัสสระ

ภูมิชั้นจตุตถฌานภูมิที่ ๓ ยิ่งและหย่อนกว่ากัน แบ่งเป็น ๓ ชั้น ที่ ๑ ปริตตสุภา ที่ ๒ อัปปมาณะสุภา ที่ ๓ สุภิณหกา

ภูมิชั้นบัญจมฌานภูมิที่ ๔ ต่างกันเพราะความยึดถือแบ่ง เป็น ๒ ชั้น ที่ ๑ ผู้เจริญฌานนี้เบื่อหน่ายวิญญาณเป็นอสัญญี่เป็น อพรหม เพราะเหตุอุบัติด้วยชีวิตนวกะในพระพุทธศาสนา ไม่ยึดถือ และอุบัติเป็นเด็ดขาด ที่ ๒ ชื่อเวหับผละ

(ธ) พรหมโลกชั้นอรูปพรหม ยิ่งและหย่อนกว่ากันตาม ความยึดถือ ดังนี้ ที่ ๑ อากาสานัญจายตนฌาน ที่ ๒ วิญญาณัญจาย-ยตนฌาน ที่ ๓ อากิญจัญญายตนฌาน ที่ ๔ เนวสัญญานาสัญญาย-ตนฌาน

สวรรค์แต่เทวโลกขึ้นมาตามลำดับ ๒๑ ชั้นนี้ละเอียดประ-ณีตกว่ากัน พร้อมทั้งอายุ วรรณะ สุขะ พละ และสมบัติต่าง ๆ

- ๕. เมื่อพิจารณาภูมิโลกิยธาตุ ผู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริง อย่างไร เข้าใจดีแล้วพึงพิจารณาฝ่ายโลกุตตระต่อไปดังนี้ คือ
- (๑) เพ่งดวงญาณทัศนะเหมือนข้อ ๔ ที่พิจารณาภูมิมา แล้ว กำหนดนึกเป็นเส้นตรงจากขั้วเหนือของโลกนี้ขึ้นไปจะพบดวง รหัสพลังแสงสนามแม่เหล็กทำหน้าที่เหมือนกับทางขั้วใต้ จึงผ่านไป จนสุดเขตรอบนอกจักรวาลนี้ จะเห็นดวงภูมิดวงหนึ่ง เป็นดวงภูมิโคตรภูธาตุ เมื่อเห็นแล้วให้กาย์ภายในดังกล่าวแล้วไปสู่ที่ดวงภูมินั้น

ตอนขั้วเหนือ ที่ขั้วเหนือมีศูนย์วงแหวนใหญ่กลาง และมีล้อม ๔—๘–๑๖ เล็กลงตามลำดับสว่างและใสมาก นอกวงนอกออกมาจะมี แท่นฌานวิโมกข์ ๔ เหลี่ยมลูกบาศก์ ล้อมศูนย์วงแหวน ๑๖ ทิศ อีก ๑๖ ทิศ ๑ ชั้น แท่นฌานวิโมกข์นี้เป็นความหมายสำคัญต่อผู้ ปฏิบัติ ต่อจากนั้นพึงกำหนดให้กายนั้นดับลง แท่นฌานวิโมกข์แท่น ใดแท่นหนึ่งพร้อมกันนั้นที่กายญาณทัศนะ ซึ่งกำหนดรู้เห็นอยู่จะดับ เหมือนไฟกะพริบ ๑ ครั้ง กายที่กระหม่อมศีรษะจะเปลี่ยนไป ใส บริสุทธิ์ขึ้นกว่าเก่า พร้อมกันนั้นจะเห็นดวงพลังแสงใหญ่ดวงหนึ่งตั้ง อยู่เหนือขึ้นไป ที่นั้นจะเห็นกายโคตรภูของผู้ปฏิบัติไปแสดงคารวะ ต่อองค์อริยสัจธรรม ซึ่งประดับอยู่บนปราสาทใหญ่ ๑๖ มุข ตั้งอยู่ บนขั้วเหนือของดวงพลังแสงนั้น เมื่อแสดงคารวะแล้วท่านจะประทานพรและให้โอวาทแสดงทางดำเนินต่อไป กายโคตรภูรู้เห็นอย่าง ไรตามที่ท่านทรงแสดงแล้ว ผู้ปฏิบัติก็รู้เห็นตามลำดับดังนี้

โลกุตตรภูมิอริยบุคคลที่ ค คือภูมิโสดาบัน เป็นดวงภูมิเรียง เป็นลำดับขึ้นใปตามลำดับฌานและญาณ ๕ ชั้น แต่ละชั้นมีปรา-สาท ๔ มุขยอดสำหรับพระอริยบุคคลเหล่านั้นอาศัย

โลกุตตรภูมิอริยมรรคที่ ๒ คือภูมิสกิทาคามิบุคคล เรียงลำ ดับขึ้นไปตามลำดับฌาน และญาณ ๕ ชั้น มีปราสาทตั้งอยู่บนดวง ภูมิเช่นเดียวกับโสดา

โลกุตตรภูมิอริยบุคคลที่ ๓ คือภูมิพระอนาคามิบุคคล เรียงตามลำดับฌานและญาณ ซึ่งมีนามเรียกว่า สุทธาวาส ๕ ชั้น ที่ ๑ ชื่อว่าอวิหา ที่ ๒ อตัปปา ที่ ๓ สุทัสสา ที่ ๔ สุทัสสี ที่ ๕ อกนิฏฐา มีปราสาท ๔ มุข ยอดตั้งบนดรงภูมิเป็นที่อาศัย

โลกุตตรภูมิที่ ๔ คือนิพพานธรรม ต่อจากสุทธาวาสชั้นที่ ๕ เป็นเส้นตรงขึ้นไป จะเห็นศูนย์วงแหวนใหญ่กลางล้อม ๔—๘—๑๖ แท่นฌานวิโมกข์ล้อม ๑๖ อีกชั้นหนึ่งตั้งลอยอยู่ในสูญญากาส เป็น เขตระหว่างสอุปาทิเสสนิพพานและอนุปาทิเสสนิพพานต่อกัน แท่น ฌานวิโมกข์ที่พิจารณาเห็นแล้วนั้น เป็นที่กระทำกิจอนุปาทิเสสนิพพานธาตุขึ้นไปเล็กน้อยจะเห็นปราสาทใหญ่สูงจากศูนย์วงแหวน สำหรับองค์อริยสัจธรรมประทับอยู่ ประสาทนี้มีฌานภูมิสำหรับพระ อริยเจ้าทั้งหลายขึ้นไปสู่นิโรธสมาบัติ แต่บางท่านก็เข้านิโรธสมาบัติ โดยนั่งฌานวิโมกข์ บางท่านก็ชอบนั่งในความว่าง บางท่านก็เลยขึ้น สู่นิพพานธรรม ซึ่งสูงกว่าที่นี้ขึ้นไปเป็นนครใหญ่มีรัตนปราสาทตั้ง เรียงรายสุดคณานับ ตั้งอยู่ในบริเวณจุดสูงแห่งสูญญากาส มิได้ตั้งอยู่ บนดวงภูมิเหมือนที่พิจารณาผ่านมาแล้ว

(๒) การพิจารณาโลกุตตรภูมิตามที่แสดงมาแล้วนี้ กายนอก อาจจะไม่เห็นที่กายโคตรภูเห็นก็ได้ หรือเห็นแต่ภูมิเบื้องต่ำไม่เห็น สูงขึ้นไป ทั้งนี้อาจเป็นเพราะเหตุสงสัยลังเลใจก็ได้ หรือเพราะเหตุ อื่น ๆ ซึ่งอาจจะเกิดมีขึ้นแก่ผู้ปฏิบัติบางคนก็ได้

ฉะนั้นในที่นี้พึงถือเอาความสำคัญเป็นเกณฑ์ พิจารณาน้อม ไปสู่ความเชื่อดังต่อไปนี้

ที่ ๑. พึงระลึกรู้ภูมิต่างๆ ฝ่ายโลกิยะก็ได้พิจารณาเห็นแล้ว โคตรภูอันเป็นบุคคลระหว่างท่ามกลาง อริยบุคคลและโลกิยบุคคล ก็บังเกิดแล้ว หากญาณยังอ่อนจึงพิจารณาเห็นได้ไม่ทั่วถึง ที่ ๒. พึ่งยึดถือการพิจารณาตามที่แสดงมาแล้ว โคตรภูเป็น ต้นจะพิจารณาเห็นครบถ้วนแล้วหรือไม่ก็ตาม ก็พึ่งระลึกรู้ว่าเป็นการ พิจารณายึดหน่วงเอานิพพานเป็นอารมณ์ หรือเป็นทางดำเนินต่อไป

ที่ ๓. พึ่งสำเหนียกระลึกรู้ว่า การปฏิบัติมีเขตแค่ใหนเพียง ใด แยกการพิจารณาเห็นอย่างหนึ่ง การไปถึงแต่ยังอยู่ไม่ได้อย่างหนึ่ง การไปถึงด้วยการยึดถือไปอยู่อาศัยต่อไปได้ด้วยอย่างยิ่ง ไปถึงแล้ว อาจอยู่ได้แล้วแต่อาจจะวิบัติเสียได้อย่างหนึ่ง ตั้งมั่นอย่างหนึ่ง

ที่ ๔. พึ่งนำเอาอุบายในการฝึกหัด และการกระทำกิจในอัน ดับ ๑ มาใช้เป็นอุบายในการพิจารณาโดยอนุโลม

ที่ ๕. ให้ยึดถือพุทธภาษิตที่ตรัสไว้ในธรรมบทขุททกนิกาย ต่อไปนี้ว่า นัตถิ ฌานัง อะบัญญัสสะ ฌานคือความพินิจพิจารณา ย่อมไม่มีแก่ผู้หาบัญญามิได้ นัตถิ บัญญา อะฌายิโน บัญญาย่อม ไม่มีแก่ผู้ไม่มีฌานคือการพินิจพิจารณา ได้แก่ขาดความคิดอ่านใคร่ ครวญตรีกตรองสอบสวน บัญญายะ มัคคัง อะละโส นะวินทะติ ทางดำเนินย่อมไม่ปรากฎเพราะบัญญาของผู้เกี่ยจคร้าน

ที่ ๖. พึงประกอบองค์บัญญา คือ สมโพชฌงค์ให้สมดุลกัน ดังนี้ คือ องค์สติยิ่งมากเท่าใดยิ่งดี นึกให้เห็น ให้เป็นให้ได้ตามใจนึก ใม่ต้องกลัวผิดกลัวถูก ยกให้เป็นหน้าที่ขององค์ธรรมวิจยะเลือกเฟ้น ทดลองสอบสวน ผิด ชอบ ประกอบด้วยองค์อุเบกขาเป็นตราชูคู่กัน หนึ่ง องค์แห่งวิริยะและองค์แห่งสมาธิเสมอกัน องค์แห่งปีติบัสสัทธิ เสมอกัน วารจิตที่ห่อเหี่ยวเศราสร้อย ไม่พึงเจริญบัสสัทธิและสมาธิ และอุเบกขาหรือพิจารณาฝ่ายทุคติภูมิ วาระใดจิตฟุ้งซ่านระเริงหลง

จึงควร วาระใดจิตปลาบปลื้มเคลิบเคลิ้มหลงไปตามอารมณ์ที่น่ายินดี ที่น่าปรารถนา ไม่พึงเจริญองค์แห่งปีติ วิริยะ ธรรมวิจยะ หรือ พิจารณาฝ่ายสุคติโลกสวรรค์ชั้นต่างๆ วาระใดจิตหดหู่เศร้าหมองจึง ควร

วาระใดจิตเป็นสังขารุเปกขาญาณ ไม่ยินดียินร้ายในโลก และสังขารทั้งปวง มีความเพียรเผากิเลส มีสติระลึกรู้คุมอยู่ มีสัมปชัญญะรู้สึกตัวไม่หลง เมื่ออารมณ์ปรากฏอยู่เฉพาะหน้าก็เพียงอาศัยเป็นเครื่องระลึกรู้ ไม่มีตัณหามานะทิฏฐิอาศัยอยู่ด้วย ไม่มีอุปาทานยึดถือมั่นอะไรในโลก วาระเช่นว่านี้ ย่อมพิจารณาอารมณ์ ทั้งปวงได้

๖. เมื่อได้พิจารณากายและภูมิต่าง ๆ พร้อมทั้งทางดำเนิน ไปพอสมควรแล้ว พึงพิจารณารวบขอดว่าร่างกายอันประชุมพร้อม กันตามที่พิจารณามาแล้ว องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าสอนว่า ไม่ให้ยึดถือว่าเป็นอัตตาตัวตน แต่สอนให้พิจารณาเป็นนิมิตเครื่อง กำหนดกฎหมายว่า กาย เวทนา จิต ธรรม หรือรวมเรียกว่า รูปนาม แท้จริงก็เป็นอันเดียวกันกับที่เรียกว่าอัตตาตัวตน เพราะสิ่งที่เรียกว่าอัตตาตัวตนมีอยู่ เป็นอยู่อย่างไร ก็คงมีอยู่ เป็นอยู่เป็นไปเช่นนั้น จะมิได้เปลี่ยนไปตามที่ทรงบัญญัตใหม่นั้นแต่ประการใดอย่างใดก็หาไม่ แต่ผู้พิจารณาอาจยึดถือความหมายอันสำคัญในบัญญัตินั้นว่า ที่เรียกกายนั้นย่อมหมายความว่าร่างกายนี้เป็นสิ่งปฏิกูล เป็นที่รอง รับสิ่งปฏิกูล แม้ว่ากายอาศัยที่พิจารณาเห็นแล้วจะละเอียดประณีต เพียงใดก็ตาม ก็อาศัยอยู่ในร่ฉากายที่ปฏิกูล ที่รองรับสิ่งปฏิกูล

คำว่าเวทนานั้นหมายความว่าย่อมเป็นผู้เสวยทุกข์ สุขหรือ ใม่ทุกข์ใม่สุขตามโอกาสตามเหตุที่กระทำขึ้น หรือประกอบขึ้นและ ตามเหตุแวดล้อมที่จะชักนำให้เป็นไปไม่เที่ยงแท้แน่นอน

คำว่าจิตนั้น หมายความว่าย่อมเป็นผู้สร้าง ผู้ทำลาย ผู้ฝ่าย ต้นเค้า ผู้นึกคิดเห็น จำและรู้ เป็นผู้สะสม เป็นผู้อยู่ เป็นผู้ไป เป็น ผู้คิด เป็นผู้หลุดพ้น

คำว่าธรรมนั้น หมายความว่า ย่อมทรงสภาพความมือยู่ เป็น อยู่ ความเป็นไปของสิ่งนั้น ๆ เป็นอย่างไร ก็ทรงสภาพเช่นนั้นไว้ ไม่เป็นอย่างอื่น เช่นความชั่วจะกลับเป็นดี ความดีจะกลับเป็นชั่ว เช่นนี้ไม่ใช่ฐานะจะเป็นไปได้ สภาพธรรมเป็นเช่นไรย่อมเป็นเช่น นั้น โครจะเปลี่ยนเป็นอย่างอื่น โครจะขึ้นให้เป็นอย่างไร บัญญัติว่า อย่างไร โครจะรู้หรือไม่รู้ โครจะเข้าใจหรือไม่เข้าใจว่าอย่างไร ถ้าไม่ ตรงต่อสภาวธรรมแล้ว ก็ย่อมหาเป็นไปตามข่าวเช่นว่านั้นไม่ เช่น ผู้ใดพิจารณารู้เห็นแจ้งชัดในธรรมทั้งปวงอันมือยู่ เป็นอยู่ ปรากฎอยู่ เฉพาะหน้าแล้วปฏิบัติสมควรแก่ธรรม คือ ดำเนินตามสภาพธรรมที่ สมควรดำเนินตาม ละเว้นธรรมที่ต้องละเว้นก็จะได้รับผลสมที่มุ่ง หมายนั้น ถ้ามิฉะนั้นก็จะไม่ได้รับผลตามที่มุ่งหมาย

รูป หมายความว่าเป็นสภาพธรรมที่ย่อยยับ เปลี่ยนแปลง ปรุงแต่ง คุมกันเข้าแล้วสลายจากกันได้ เจตสิก ได้แก่ เวทนา สัญญา สังขาร เป็นสภาพธรรมที่<del>โ</del>กิดพร้อมกับจิต นิพพาน เป็นสภาพธรรมที่ไม่มีการย่อยขับเปลี่ยนแปลงปรุง แต่ง เมื่อกล่าวถึงอาการหมายถึงสภาพเป็นที่สิ้นไปแห่งตัณหาเครื่อง ร้อยรัดทั้งปวง หรือเป็นสภาพธรรมที่ไม่มีตัณหา คือความดื้นรน ทะยานอยาก ใฝ่แสวงหา ความดื้นรนหลีกเร้นภัยอันตราย ดื้นรน เพื่อจะให้ดำรงอยู่ในสิ่งที่ตนก็รู้ว่าเหลือจะทนทาน จิต เจตสิกเมื่อเข้า อาศัยเข้าไปตั้งอยู่ เป็นอยู่ ติดอยู่ โนโลกิยธรรม เรียกว่า นาม หมายถึงสภาพธรรมที่น้อมไปสู่รูปธรรม เป็นที่อาศัยอยู่ ย่อมเป็นอยู่ ย่อมเป็นอยู่ ย่อมเป็นอยู่ เป็น ไปอย่างไร

จิตเจตสิกที่เข้าถึงนิพพาน ยึดถือนิพพานเป็นที่อาศัย ตั้งอยู่ ในนิพพานเรียกว่าอรูปธรรมและนามธรรม ดังพระบาลีมีปรากฏใน พระอภิธรรมสังคิณีว่า รูปะธัมมารูปักขันโธ จิตเจตสิกะ สังขาตา จัตตาโร อะรูปิโน ขันธา นิพพานะนัญเจติ ปัญจะวิธัง อะรูปันติจะ นามันติจะ ปะวุจจะติ แปลว่า รูปขันธ์ ชื่อว่ารูปธรรม จิตเจตสิก ๔ (เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ) นิพพาน ๑ ชื่อว่าอรูปธรรม ด้วย นามธรรมด้วย ดังนี้

อรูปธรรมเป็นสภาพธรรมตรงิกันข้ามกับรูปธรรม จิตเจตสิก ซึ่งน้อมไปสู่อรูปธรรม เข้าไปตั้งอยู่ อาศัยอยู่ในอรูปธรรม เป็น วิราคจิต เพราะจิตพันจากความกำหนัดยินดีในโลกทั้งปวง ชื่อนิโรธ-ธรรม เป็นนิโรธจิตเพราะจิตหลุดพันจากตัณหาเครื่องร้อยรัดผูกมัด ทั้งปวงที่ให้จิตเจตสิกติดอยู่ในโลกและสังขารทั้งปวง ชื่อวิสังขาร ธรรมเป็นวิสังขารจิต เพราะจิตพันจากเครื่องปรุงแต่งให้จิตต้องเป็น ไปต่าง ๆ ต้องยึดถือสิ่งที่ไม่ศารยึดถือเป็นทางดำเนิน ต้องเลิกละ

ปล่อยวางสิ่งที่ควรยึดถือเป็นทางดำเนิน เหล่านี้เป็นต้น

ชื่อโลกุตตรธรรม เป็นโลกุตตรจิต เพราะจิตขึ้นอยู่เหนือ โลก หลุดพันจากโลกอันมีความหมายว่า ต้องผุพังเน่าเปื่อยย่อยยับ เปลี่ยนแปลง ปรุงแต่ง สลายไป ที่รวมเรียกว่าโลกทั้งปวงสังขาร ทั้งปวงนั้น

จิตเจตสิก ได้แก่ เวทนา สัญญา สังขาร วิญญาณ จิต เมื่อเข้าไปยึดถือฝ่ายโลกิยธรรม เรียกว่าโลกิยจิต แบ่งเป็นกามา- วจรจิต หมายถึงความเป็นมนุษย์ เทพวินิบาต สัตว์เครัจฉาน สัตว์ นรกทั้งหมด ๑ รูปาวจรจิต หมายถึงความเป็นรูปพรหมทั้งหมด ๑ อรูปาวจรจิต หมายถึงความเป็นอรูปพรหมทั้งหมด ๑

จิตเจตสิก เมื่อเข้าไปยึดถือโลกุตตรธรรม เรียกว่าโลกุตตรจิต เทียบโลกิขจิตดังนี้ แบ่งเป็นกามาวรจิต หมายถึง เป็นโสดาบุคคล และเป็นสกิทาคาบุคคล ทั้งสองนี้อาจอุบัติเป็นมนุษย์ เทพ รูปพรหม อรูปพรหม ชั้นใดชั้นหนึ่งได้ตามกำลังฌาน ๑ รูปาวจรจิต หมายถึง ความเป็นอนาคาบุคคล ถ้าไม่ประสงค์จะอุบัติเป็นมนุษย์ และเทพ แล้ว ก็อุบัติเป็นรูปพรหมชั้นสุทธาวาส ๕ ชั้น ๆ ใดชั้นหนึ่งตามกำลัง ฌานและญาณ ๑ อรูปาวจรจิตหมายถึงคิวามเป็นพระอรหัตตบุคคล เมื่อยังเป็นอยู่ในอัตภาพปัจจุบันอันตั้งอยู่ในโลกิขภูมิ ความเป็นอยู่ ความประพฤติของท่านเป็นกามาวจรกิริยาจิต รูปาวจรกิริยาจิต อรูปาวจรกิริยาจิต หรือรวมเรียกว่า สอุปาทิเสสนิพพาน เมื่อละจาก อัตภาพตั้งอยู่ในภูมิโลกิขธรรมแล้ว เรียกว่า อนุปาทิเสสนิพพาน เข้าอาศัยในภูมิโลกุตตรธรรม คือ นิพพานธรรมอันเป็นแดนอมตะ และแดนเกษม

ขอย้ำให้เห็นความสำคัญที่ว่า เหตุใดอรูปพรหมในโลกิยะ และโลกุตตระจึงต่างกัน ที่ต่างกันก็เพราะเหตุว่า จิตเจตสิกฝ่าย โลกิยะ มีอาสวกิเลสนอนเนื่องอยู่ในสันดาน เมื่อหมดกำลังฌาน แล้ว อาสวกิเลสก็จะสำแดงอำนาจนำให้กลับลงมาเกิดในเบื้องต่ำ เช่น เกิดเป็นมนุษย์อีก เป็นต้น

ส่วนอรูปฝ่ายโลกุตตระนั้น จิตเจตสิกใด้ขจัดอาสวกิเลสด้วย อาสวขยญาณเงื่อน ๓ ขึ้นมาตามลำดับ ดังได้แสดงไว้แล้วใน อารัมภบทและบุพกิจข้างต้นแล้วนั้น

ประการหนึ่ง ขอย้ำให้ทราบว่า ฌานและญาณในโลกิยมรรค และโลกุตตรมรรคย่อมต่างกรรมต่างวาระกัน ต่างกันอย่างไร ต่าง กันที่ว่าโลกิยฌาน แม้จะถึงอรูปฌานก็ตามเมื่อโสดามรรคยังไม่เกิด เพียงใด กามาวจรฌานในโลกุตตรมรรคก็ยังไม่เกิด เมื่อเกิดแล้วก็ เรียกว่ากามาวจรจิต ไม่เรียกอรูปวจรจิตตามโลกิยฌาน แต่โสดา บุคคลนี้ได้โลกิยฌานถึงอรูปาวจรฌาน จึงอาจเลือกเกิดเป็นมนุษย์ เทพ รูปพรหม อรูปพรหม ได้ตามความปรารถนา ผู้ได้ฌานชั้นสูงในพระพุทธศาสนาจะเกิดในภูมิชั้นต่ำกว่ากำลังฌานของตนย่อมไม่ ขัดข้อง ผู้ได้ฌานชั้นต่ำปรารถนาจะเกิดในภูมิชั้นสูงกว่ากำลังฌานของตนย่อมไม่ ของตน ย่อมขัดข้องเป็นธรรมดา

ประการหนึ่ง พึงเห็นความสำคัญว่า ฝ่ายโลกุตตรจิตย่อม ละโลกิยจิตตามลำดับจิตของตน คือ โสดาบัตติมรรคจิตละโลกิยจิต ความเป็นมนุษย์ที่มีอาสวกิเลส ทำให้เกิดต่ำกว่าความเป็นมนุษย์ สกิทาคามิมรรค ละโลกิยจิตศามเป็นเทพที่มีอาสวกิเลสทำให้เกิด ท่ำกว่าความเป็นเทพ อนาคามิมรรค ละโลกิชจิตความเป็นรูปพรหม
ที่มีอาสวกิเลส ทำให้เกิดต่ำกว่าความเป็นพรหม อรหัตตมรรค
ละโลกิชจิต ความเป็นอรูปพรหม ที่มีอาสวกิเลสทำให้เกิดต่ำกว่า
ความเป็นอรูปธรรม ที่เรียกว่า ละรูปราคะ ละอรูปราคะ จึงเป็นอัน
ได้ใจความสำคัญว่าฝ่ายโลกิชะเป็นตัววัตถุ อันมีอยู่เป็นอยู่แล้ว ฝ่าช
โลกุตตระเป็นผู้ขจัดหรือกระทำให้หมดไป ผู้ใดมีกำลังฌานและญาณ
ในอริชมรรคเพียงใด ก็ละหรือกระทำให้หมดไปได้ตามกำหนดฌาน และญาณของตน

เมื่อพิจารณารู้เห็นแจ้งชัดตามความเป็นจริงอย่างไรตามที่ได้ ให้หลักการฝึกหัดนี้แล้ว ก็จะสามารถพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม ตามหลักมหาสติปัฏฐาน ในมรรคมืองค์ ๘ ประกอบด้วยสัญญา ๑๐ ประการ คือ

อสุภสัญญา ความจำได้ว่า ไม่งาม เพราะปฏิกูลอยู่เนื่องนิจ ๑ อนิจจสัญญา ความจำได้ว่า ไม่เที่ยง เพราะต้องเปลี่ยนแปลง ผันแปรไปเนื่อง ๆ ๑

อนัตตสัญญา ความจำหมายว่า ไม่ใช่อัตตาตัวตนเพราะเรา ต้องเป็นไปตามสภาพนั้น ๆ สภาพนั้น ๆ ไม่เป็นไปตามความต้อง การของเรา นอกจากเราจะปรารถนา และประกอบให้เป็นไปตรง กับสภาพธรรมนั้น ๑

อาทีนวสัญญา ความจำหมายว่า ร่างกายนี้เป็นแหล่งให้เกิด ทุกข์โทษเสียหาย โรคภัยใช้เจ็บต่<del>โ</del>ง ๆ ๑ อานาปานสติ ความจำในการกำหนดลมหายใจเข้าออกว่า เป็นสังขารกายปรุงแต่งให้เป็นอยู่ ให้เป็นไปได้ ๑

สัพพะโลเก อนภิรตสัญญา ความจำหมายในความไม่ยินดี้ ในโลกทั้งปวง ๑

สัพพสังขาเรสุ อนิจจสัญญา ความจำหมายในความไม่ ปรารถนาในสังขารทั้งปวง

> ปหานสัญญา ความจำหมายในการละบาป อกุศลทั้งปวง ๑ วิราคสัญญา ความจำหมายในธรรมอันปราศจากราคะ ๑

นิโรธสัญญา ความจำหมายในธรรมเป็นที่ดับตัณหาอันเป็น เหตุให้ทุกข์เกิด ๑

หมายเหตุ ตามที่ลำดับสัญญา ๑๐ ไว้นี้ เพื่อให้เหมาะสมกับการฝึก หัด รู้เห็นแจ้งชัดจากง่ายไปหายาก เมื่อเห็นแล้ว เบื่อ หน่ายแล้ว จึงไม่ยินดีและปรารถนาในโลกและสังขารทั้ง ปวงแล้ว จึงกระทำกิจปหานะ เป็นต้น

พิจารณาโดยย่อให้รู้เห็นแจ้งชัดิว่า สังขารทั้งหลายทั้งปวง ใม่เที่ยง เพราะไม่เที่ยงจึงเป็นทุกข์ ธรรมทั้งหลายทั้งปวงเป็น อนัตตา การพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดว่า สังขารทั้งหลายทั้งปวงไม่ เที่ยงก็เพื่อให้พบวิสังขาร คือ สภาพธรรมที่ไม่ตั้งอยู่ในกฎแห่งการ เปลี่ยนแปลงไม่ใช่พิจารณาโดยไม่มีความมุ่งหมายอะไร การ พิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดเรื่องความทุกข์ ก็เพื่อหลีกเลี้ยงความทุกข์ เข้าถึงความสุขที่เที่ยงแท้แน่นอน ไม่ใช่พิจารณาความทุกข์โดยไม่มี ความมุ่งหมายอะไร การพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดความเป็นอนัตตา แห่งธรรมทั้งหลาย ก็เพื่อให้จิตละเว้นปล่อยวางโลกิยธรรม ซึ่งเป็น สภาพที่เป็นไปตามกฎแห่งการเปลี่ยนแปลงแล้วเข้าไปยึดถือตั้งอยู่ เป็นอยู่ในโลกุตตรธรรมอันเป็นสภาพธรรมที่ไม่เป็นไปตามกฎแห่งการเปลี่ยนแปลง

เมื่อพิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็น จริงอย่างไรตามที่ได้แสดงมานี้ สัจญาณก็จะบังเกิดเห็นทุกข์เพราะ ความไม่เที่ยงแท้แน่นอนแห่งโลกิยธรรม ๑ เป็นเหตุให้ทุกข์เกิด ได้ แก่ตัณหาความทะยานอยากในความเกิดขึ้น ความเป็นอยู่ ความเป็น ไปในโลกิยธรรมทั้งปวง ๑ เห็นนิโรธความดับทุกข์ เพราะเหตุแห่ง ตัณหาดับไป ไม่เกิดขึ้น ๑ เห็นมรรคมืองค์ ๘ ได้แก่ สัมมาทิฎฐิ เป็นตัน สัมมาสมาธิเป็นที่สุด เป็นทางดำเนินให้ถึงความดับทุกข์ โดยยืดถือโลกุตตรภูมิธรรม เป็นทางดำเนินให้ถึงธรรมรัตนะ อมตานครแดนเกษมคือพระนิพพาน

- ผ. เมื่อสัจญาณ คือ ความปรีชาสามารถพิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็นจริงอย่างไรแล้ว กิจญาณย่อมเกิด เมื่อเกิดแล้วพึงกระทำกิจตามระเบียบต่อไปนี้ คือ
- (๑) เพ่งดูดวงญาณทัศนะที่ลิ้นปีภายนอก คือกายปัจจุบัน ของผู้ปฏิบัติ แล้วกำหนดนึกให้กายที่ตั้งกึ่งกลางกาย คือ กายในกาย ทั้งภายในภายนอก ตัวเหตุนั้นดับไปในฌานวิโมกข์รูป ๓ เหลี่ยม (ดูภาพ ข. ๒ ประกอบ) เมื่อกายดับแล้วพึงนึกในใจว่า บาป อกุศล โด ๆ ซึ่งกระทำไว้แล้วก็ดี บุญกุศิลใด ๆ ที่กระทำไว้แล้วก็ดี ที่เจตนา

และมิได้เจตนาก็ดี ที่ระลึกได้และระลึกไม่ได้ก็ดี อันจะทำให้ ข้าพเจ้าต้องเวียนตายเวียนเกิดในภพน้อยใหญ่ทั้งปวง แม้ชาติมี ประมาณเพียงใดก็ดี สุดอดีต อนาคต บ้าจุบัน จงมาเป็นอโหสิ-กรรมตั้งแต่บัดนี้เป็นต้นไปจนกว่าจะสิ้น

(๒) เมื่อกายดับลงฌานสามเหลี่ยมด้านเท่า และกำหนดนึก ประกาศอโหสิกรรมแล้ว พึงพิจารณาให้เห็นกาย เวทนา จิต ธรรม อันกรรมสะสมไว้แล้วเข้ามาดับลงในฌานวิโมกขึ้นั้น จงกระทำใจให้ เป็นกลางไม่ยินดียึดหน่วง เมื่อนามรูปที่ดีที่ประณีตเข้ามาดับไว้ไม่ ยินร้าย เกรงกลัว เมื่อเห็นนามรูปที่ไม่ดี ที่น่ากลัวน่าเกลียดเข้ามาดับ พึงกำหนดรู้เห็นตามที่สิ่งนั้นดับไป ทั้งที่ดีทั้งที่ชั่ว ทั้งที่เป็นกายเป็น ดวง เป็นพืดเป็นแผ่น เป็นสี เป็นแสง เป็นกลิ่น รส เพ่งกำหนด พิจารณารู้เห็นตามไป จนกว่าจะไม่เห็นมีอะไรเข้ามาดับ เห็นแต่ ฌานวิโมกข์ใสบริสุทธิ์สามเหลี่ยมยุบตัวลงเอง เข้าดับในจุดสูนย์วง แหวน สูนย์วงแหวนใสบริสุทธิ์ยุบตัวเข้าทับจุดดับเป็นที่สุด เมื่อ พิจารณาฌานวิโมกข์ดับว่างไปแล้ว ขณะนั้นจะเห็นกายเกิดขึ้นใหม่ บริสุทธิ์กว่าเดิม ทั้งที่กายตัวผลที่กระหม่อมสีรษะของกายเนื้อ (ดู ภาพ ข. ๒ ประกอบ)

อนึ่ง พึงทราบไว้ด้วยว่า การเพ่งพิจารณาเช่นนี้ อาจต้องใช้ เวลายาวนาน ผู้ปฏิบัติอาจพักไว้พิจารณาในโอกาสต่อไปภายหลังก็ ได้ เมื่อมีโอกาสพึงพิจารณาต่อไปดังที่กล่าวแล้วทุกประการ

(๓) การทำพิธีฌานเช่นนี้ ไม่นิยมกำหนดลงไปแน่นอนว่า จะทำการดับไปดังที่กล่าวไว้นั้นกิครั้ง เพราะการที่ดับสิ้นสุดไปครั้ง



หนึ่ง ๆ อาจสิ้นไปพุทธกัลป์หนึ่ง ๆ ก็ได้ หรือสิ้นไปอายุกัลป์หนึ่ง ๆ ก็ได้ หรือการกระทำครั้งหนึ่ง ๆ ก็ได้ ผู้ใดจะต้องกระทำกิจมากน้อย เท่าใด เป็นเรื่องเฉพาะแต่ละบุคคล แต่ผู้ปฏิบัติอาจกำหนดพิจารณา รู้เห็นแจ้งจัดด้วยตนเองว่า กาย เวทนา จิต ธรรม อันกรรมสั่งสมไว้ แล้ว ซึ่งจะเป็นเหตุให้ต้องเกิดอีก มีอะไรบ้างแบ่งเป็นระยะดังนี้

ระยะที่ ๑. ที่จะเกิดเป็นสัตว์วินิบาต และสัตว์ในทุกติภูมิ หมดแล้ว

ระยะที่ ๒. ความที่จะเกิดเป็นมนุษย์อีกไม่เกินกว่า ๗ ชาติ เป็นอริยมรรคที่ ๑ ขั้นต่ำกระทำกิจ

ระยะที่ ๓. ต้องสำรวมระวังห้ามกันปิดกั้น ไม่กระทำกรรม อันเป็นบาปอกุศลอีก ถ้าพลั้งเผลอต้องกระทำอีกก็ดับไปอีกต้องทำ พิธีฌานต่อสู้กันไปจนกว่าจะสิ้น จึงจะเกิดผลเป็นอริยบุคคลที่ ๑ ขั้น ต่ำชั้นต่ำสุด

ระยะที่ ๔ เมื่อพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม รู้เห็นแจ้ง ชั้ดแล้วว่าความเกิดในอบายภูมิของผู้ปฏิบัติหมดไปแล้ว ก็อย่าพอ ใจอยู่เพียงเท่านั้น แม้ความเกิดเป็นมนุษย์ เป็นเทพ เป็นรูปพรหม อรูปพรหม ฝ่ายโลกิยะทั้งหมด ก็พึงให้สิ้นใปตามลำดับเท่าที่ สามารถจะกระทำได้

เมื่อดับส่วนที่มีมาแล้วในอดีต ซึ่งจะเป็นเหตุให้บังเกิดผล ในปัจจุบัน และอนาคตได้แล้ว คงเหลือแต่ที่จะกระทำปัจจุบันเป็น เหตุให้เกิดผลในบัจจุบันและอนาคต ก็ย่อมเป็นความหวังที่แน่นอน ในญาณที่พิจารณากำหนดว่า ต<del>น</del>บรรลุมรรคผลเพียงใด เมื่อละจาก อัตภาพนี้แล้วจะไปบังเกิดอยู่ในภูมิใด ชั้นใด ยังจะมีกิจที่จะต้องทำ อะไรอย่างไร ก็ได้แสดงไว้ในอาสวขยญาณเงื่อน ๓ นั้นแล้ว ย่อม เป็นแนวทางพิจารณาให้เห็นแจ้งชัดด้วยตนเอง เป็นความรู้เฉพาะตน เป็นความรู้ของตน ทำให้ตนเป็นที่พึ่งของตนได้แล้ว บางคนอาจ วิตกกังวลว่าเมื่อดับหมดแล้ว ตนอยากจะเกิดเป็นมนุษย์อีกจะเกิดได้ อย่างไร ข้อนี้ไม่ต้องวิตก เพราะเมื่อทำให้หมดได้ก็ต้องทำให้มีได้ ทำให้มีได้ ก็รู้วิธีทำให้หมดได้ จะต้องวิตกอะไรทำให้มีได้แต่ทำให้ หมดไม่ได้ อย่างที่กล่าวกันว่า เรียนผูกไม่รู้จักเรียนแก้อย่างนี้สิควร วิตก รู้จักทำให้หมดแต่ไม่รู้จักทำให้มี อย่างนี้กวรคิด

(๔) เมื่อรู้การกระทำกิจแล้ว พึ่งพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัด ตามเป็นจริงอย่างไรด้วยว่า กระทำกิจไปแล้วแค่ไหนเพียงใด อาจมี ทางพิจารณากำหนดแน่นอนดังนี้ คือ

วิธีที่ ๑ ธรรมดาผู้กระทำอะไรอย่างไร เมื่อทำแล้วก็ย่อม ทราบว่ากระทำแล้ว แต่อาจเป็นได้ว่ากระทำผิดหรือสำคัญผิดก็ได้ ฉะนั้นผู้ปฏิบัติพึงทำการติดต่อกับเจ้าหน้าที่บัญชีประจำภูมิที่ยมโลก เป็นต้นให้ทราบว่า ธาตุที่จะนำให้ตนต้องเกิดอีกมีหรือไม่

วิธีที่ ๒ พิจารณาที่อาศัย ผู้ปฏิบัติถึงเขตขั้นใด เช่น โสดา เป็นต้น เมื่อผู้ปฏิบัตินึกเอากายในกายภายในที่กระหม่อมขึ้นไปสู่ภูมิ โสดานั้น ก็จะปรากฏเป็นประสาท ๔ มุขยอดเป็นที่อาศัย

วิธีที่ ๓ พิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม ภายในทั้ง ๓ ประเภท ตรงกับกายที่ภูมิไม่กำเริบ ไม่เสื่อม ก็หมายความว่าเสร็จ กิจ และตั้งมั่นอยู่ในภูมินั้นได้ =

วิชีที่ ๔ ผู้มีความชำนาญในการพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม แล้ว ย่อมทำที่สุดแห่งทุกข์ในชาตินี้ได้ในเมื่อใกล้จะตายจาก อัตภาพนี้ โดยวิธีดับกายในกายภายนอกให้หมด ส่วนกายในกายภายในก็เหลือ ๑ คือกายอรหัตต์ เมื่อกายนอกตายก็จะมีผู้เอาไปเผาหรือ ผัง ผู้ปฏิบัติไม่มีอะไรที่จะนำให้เกิดอีกเหลืออยู่แล้ว ก็เป็นอันชื่อว่า นิสสรณวิมุตติในที่สุดแห่งชาตินี้แล้วสู่พระนครแก้วดังกล่าวแล้ว คือ พระนครนีพพานแดนอมตะ

- (๕) เมื่อเข้าใจหลักการตายเสียก่อนตายไปรับผลแห่งกรรม อันกระทำไว้ที่เรียกว่ากระทำอโหสิกรรมแล้ว และเข้าใจหลักการไป เสียก่อนไป หรือว่าเกิดเสียก่อนตายหรือว่าเกิดเสียก่อนเกิด ที่เรียกว่า มรรคคือทางดำเนินให้ถึงความดับทุกข์ แล้วก็ไม่พึงลืมระลึกถึงกาย เนื้อที่ตั้งอยู่ เป็นอยู่ในปัจจุบัน ที่ว่าจำเป็นต้องบริหาร บำรุงรักษา ให้ดำรงคงอยู่ด้วยดี ประโยชน์จะได้อาศัยกระทำกิจให้สำเร็จความ มุ่งหมายดังกล่าวแล้ว เพราะฉะนั้น พึงกระทำกิจบริหารร่างกายต่อ ไปนี้ คือ
- ที่ ๑ พึงกำหนดที่ดวงญาณทัศนะที่ลื่นปีของกายนอก พึง พิจารณาเนื่อง ๆ ให้รู้เห็นแจ้งชัดในส่วนต่าง ๆ ของร่างกาย ที่ประกอบขึ้นเป็นกายเนื้อนี้คือ ผม ขน เล็บ พัน หนัง เนื้อ เส้นเอ็น กระดูก สมองกระดูกหรือเยื่อในกระดูก ม้าม หทัยหรือก้อนเนื้อหัวใจ ตับ ไต พังผืด ปอด ใส้ใหญ่ ใส้น้อย กระเพาะอาหารใหม่ กระเพาะอาหาร เก่า (หญิงเพิ่มมดลูกอีก) นี้เป็นส่วนปฐวีชาตุ ดี เสมหะ น้ำเหลือง โลหิต เหงือ น้ำตา น้ำมูก น้ำลาย มันขั้น มันเหลวต่าง ๆ รวมทั้งมัน สมองด้วย ปัสสาวะ นี้เป็นอาโปรกตุ ไฟทำให้กายอบอุ่น ไฟเผาลน

ให้กายเนื้อแห้ง ไฟที่กำเริบร้อนจนทนไม่ได้ ไฟเผาย่อยอาหาร นี้เป็นส่วนเตโชธาตุ ลมพัดขึ้นเบื้องสูงถ้ามีมากทำให้คลื่นเหียนอา-เจียน ลมพัดลงเบื้องต่ำขับถ่ายอุจจาระ บัสสาวุะ ลมพัดซ่านไปตาม แถวเส้นให้โลหิตเดินสะดวก และพัดซ่านไปทั่วสรรพางค์กายให้สำ-เร็จอิริยาบถต่างๆ ลมพัดนอกลำใส้ ลมพัดในลำใส้ ลมหายใจเข้า ออกนี้เป็นส่วนวาโยธาตุ ทั้ง ๔ นี้พึงพิจารณาให้รู้เห็นแจ้งชัดตามเป็น จริงว่า อย่างใดตั้งอยู่อย่างไร มีกลิ่นรสเป็นอย่างไร ปกติหรือเปลี่ยน แปลงไปอย่างไรหรือไม่ จะบริหารหรือบำรุงบำบัดรักษาอย่างไร โดย พิจารณาเนื่อง ๆ เนื่องกันไปว่า ร่างกายนี้เป็นแหล่งให้เกิดโรคต่าง ๆ เบียดเบียนอย่างไรบ้างว่า โรคเกิดแต่ดีเป็นสมุฎฐานเกิดแต่เสมหะ เป็นสมุฏฐาน เกิดแต่เสมหะลมรวมกันเป็นสมุฏฐาน โลหิตเป็นสมุฎฐาน โรคเกิดแต่ใขมันเป็นสมุฎฐาน โรคเกิดแต่ดิน น้ำ อากาศเปลี่ยนแปลงแปรปรวน โรคเกิดแต่ความเพียรกล้ำ โรคเกิด แต่จิต โรคเกิดแต่วิบากกรรมบันดาล โรคเกิดแต่ความหิวกระหาย โรคเกิดแต่อุจจาระ ปัสสาวะ โรคสมุฏฐานทั้งหลายเหล่านี้อาจเป็น เหตุให้เกิดโรคตา หู จมูก ลิ้น พัน ปาก ศีรษะ ปอด ใอหืด วัณโรค หวัด ใช้ต่าง ๆ ในท้อง โรคลม สลบ สวิงสวาย บิด จุก เสียด ตะคริว อาเจียน คลื่นเหียน ลมบ้าหมู ดีเดือด ดีซาน โรคเรือน ฝี หิด กลาก เกลื่อน มะเร็ง คุดทะราด หูด ละลอก พุพอง ริดสีดวง เบาหวาน

ที่ ๒ พึงพิจารณาเนื่องๆ ที่จุดสำคัญต่อไปนี้ คือ จุดกึ่งกลาง ที่มันสมอง จุด ๔ ทิศ ระหว่างคิ้ว ท้ายทอย ขมับ ๒ ข้าง ที่ใหล่ และปุ่ม ก้านคอและกระดูกสันหลัง ที่รัดอกเป็น ๔ ทิศ แนวเดียวกัน สะดือตัดใขกระดูกสันหลังชายโครจ ๒ ข้าง จุดรัดตะโพก ๔ ทิศ ใขกระดูกสันหลังบริเวณกระเบนเหน็บ สลักตะโพก ๒ ข้าง ท้อง น้อยต่ำสุดแนวเดียวกับไขกระดูกสันหลังกระเบนเหน็บ จุดที่รัดเข่า รัดข้อมือ รัดข้อศอก แต่ละจุดพึงประทับฌาน ๓ เหลี่ยม ด้านเท่า หรือฌานวิโมกข์ กำหนดเพ่งให้สิ่งต่างๆที่จะเป็นพาหะแห่ง เชื้อโรคต่าง ๆ ให้หมดไป เมื่อตั้งจุดต่าง ๆ ดังนี้แล้วพึงเพ่งพิจารณา ส่วนต่าง ๆ เป็นเขตเมื่อมีโรคอย่างใด ตามที่กล่าวแล้วอยู่ในเขตใด ก็พึงดับไปให้หมด ความหมายที่สำกัญอย่างหนึ่ง ก็คือต้องทำให้ธาตุ สีดำดับไปให้หมด ที่เรียกว่าโลหิตดำ ควรเป็นสีฟ้ายิ่งทำให้อ่อนเท่า ใดได้ยิ่งดี โลหิตแดงควรเป็นสีอ่อน เพราะถ้าเข้มก็แสดงว่าธาตุดำ เข้าปนอยู่เพ่งจุดที่กรองลมผสมโลหิตและเข้าปอด เพ่งจุดกระเพาะ อาหารเก่า ใหม่ ปัสสาวะ ตับ ม้าม ดี รูปหัวใจ ไต ต้องให้เป็นปกติ ทุกที่

ส่วนที่สะดือตัดนับว่าสำคัญมากตั้งแต่ทุกๆ คนแรกเกิด และ อยู่ในครรภ์มารดา เมื่อคลอดออกมาแล้วถ้าบกพร่องในการตัดสะดือ ก็จะเป็นเหตุนำให้เป็นโรคต่าง ๆ ถ้าไม่ตายก็อาจเป็นโรคติดต่อมาจนใหญ่ ที่สุดนี้ ผู้ปฏิบัติต้องเพ่งที่จุดดำกลางศูนย์วงแหวนลอดออกไปจากกายให้สิ้นเพื่อขณะเพ่งจุดดับอยู่นั้น พึงกำหนดนึกในใจว่าสรรพะเคราะห์ สรรพโรค สรรพเสนียดจัญไร สรรพภยันตราย อันจะพึงมีเพราะวิบากกรรมทั้งหมด จงพินาศ จะเห็นละอองดำหมอกมัว บางที่ก็มีกายดำ ดวงดำ ออกมาดับสิ้นไป จนกว่าจะเห็นรูป ๓ เหลี่ยมศูนย์ วงแหวนจุดกลาง ศูนย์วงแหวนขาวใสบริสุทธิ์สามเหลี่ยมและศูนย์ วงแหวนจะเข้าสู่จุดดับไปในที่สุด เมื่อดับแล้วอาจจะมีอะไรเกิดขึ้น หรือว่างไปก็ตาม พึงตั้งฌานวิโมกข์เครื่องหมายบวกหรือคูณในสาม เหลี่ยมด้านเท่ากำกับไว้อีกต่อไป้ ที่จุดอื่นก็เหมือนกัน

ที่ ๓ ที่จุดศูนย์สะดือตัดที่ตั้งสามเหลี่ยมตามที่กล่าวแล้ว สำหรับกระทำหน้าที่แยกธาตุดับธาตุ เมื่อพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรมที่เป็นกายอาศัยกายเนื้อ ตั้งแต่พิจารณากายโคจรรูปเป็นต้นจื้นไป เมื่อ เห็นกายธาตุใด ดำ หมอกมัว หมองหม่น ก็แยกดันออกจากกายไปจนกว่าจะใสบริสุทธิ์เป็นปกติ และมีหน้าที่กระทำกิจคู่กันกับกายทั้ง ภายในภายนอกที่ตั้งกึ่งกลางกายสะดือเข้าไปนั้น

ที่ ๔ เมื่อพิจารณาตามที่กล่าวแล้วในข้อนี้ เกี่ยวกับรักษาโรค นี้ จะมีเมตตากรุณาช่วยรักษาให้ผู้อื่นก็ได้ แต่พึงตั้งกติกาไว้ในใจว่า จะไม่เพ่งลาภสักการะ มีฉะนั้นจะกลายเป็นเดรจฉานวิชาไป จะไม่ ประกอบตัวยาใด ๆ ในเมื่อไม่มีใบอนุญาตในการประกอบโรคศิลป์ เพราะเป็นการผิดกฎหมาย จะไม่พยากรณ์โรค เพราะจะทำให้ผู้ป่วย เสียกำลังใจ จะกระทำการรักษาแม้ผู้ป่วยไม่รู้ตัว ไม่รู้จัก ไม่ได้มาหา

การแผ่เมตตากรุณาไปรักษาผู้อื่น เช่น นอกจากจะเป็นการ แผ่วิหารธรรม แสดงออกทางด้านวัตถุ คือผู้ป่วยแล้วยังได้ประโยชน์ ในการเปรียบเทียบ อาทีนวสัญญา และเป็นการฝึกหัดใช้ญาณและ ปัญญาแก่กล้ามั่นคง เชื่อมั่นในความสามารถของตนยิ่งขึ้น

อันดับ ๓ ดูภาพหน้า ៩๓ ประกอบ

เมื่อทำกิจในอาสวขยญาณตามอันดับ ๒ ข้อ ๔ พิธีฌาน วิโมกข์ศูนย์วงแหวน ดับกายที่ตั้งขึ้นใหม่ละเอียดประณีตกว่าเก่าแล้ว พึงพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม เทียบวิสุทธิ ๓ (คำว่าเทียบหมาย ความว่า วิสุทธิในโลกิยะและโลกุตตระเทียบกัน) โดยพิธีฌานอันดับ กายตามวิสุทธิ ๓ ดังต่อใปนี้ คือ

ที่ ๑ กำหนดดวงญาณทัศนะที่ลิ้นปีของกาย ที่ตั้งตรงหมาย เลข ๑ ตามภาพประกอบ แล้วพิจารณาองค์ฌานโดยกระจายกาย ๘ ดวง ๘ ออกไปล้อม ๑๖ นี้ เป็นการพิจารณาอินทรีย์ ๑๖ แล้วรวม เข้ามาเหลือ ๘ เป็นกาย ๔ ดวง ๔ นี้จัดเป็น สุทธัฏฐกธาตุ ๘ พิจารณาแล้วรวมเข้ามาเหลือ ๔ เป็นกายทั้ง ๔ เป็นกายฌาน ๔ กาย กลางทำหน้าที่พิจารณากายฌาน ผู้ปฏิบัติทำหน้าที่อนุปัสสนาฌาน คือกำหนดพิจารณาฌานตามกายไป ๔ รอบ ๔×๔=๑๖ เป็นครบ วารฌานชั้นที่ ๑ เรียกว่าสีลวิสุทธิ กายจะเลื่อนไปตั้งที่หมายเลข ๒ ในภาพประกอบ

ที่ ๒ พิจารณาฌาน ๔×๔=๑๖ เหมือนที่ ๑ ครบวารฌานที่ ๒ เรียกว่า จิตตวิสุทธิ กายจะเลื่อนขึ้นไปตั้งที่ตรงลื้นปี่หมายเลข ๓

ที่ ๓ พิจารณาฌาน ๔×๔=๑๖ เหมือนที่ ๑ ครบวารฌาน ชั้นที่ ๓ เรียกว่า ทิฏฐิวิสุทธิ กายจะเลื่อนขึ้นไปตั้งตรงแนวราวอก ถึงกลางหมายเลข ๔ ในภาพประกอบ

ที่ ๔ พิจารณาฌาน ๔×๔=๑๖ เหมือนที่ ๑ ครบวารฌาน ชั้นที่ ๔ กายจะเลื่อนขึ้นไปตั้งอยู่ตรงหลุมคอ หมายเลข ๕ ในภาพ ประกอบเรียกว่า กังขาวิตรณวิสุทธิ หมายถึงความปรีชาสามารถ หยั่งรู้ตามเป็นจริงตัดความสงสัยเสียได้

ที่ ๕ พิจารณาฌาน ๔×๔=๑๖ เหมือนที่ ๑ ครบวารฌาน ชั้นที่ ๕ กายจะเลื่อนขึ้นไปตั้งอยู่ตรงเพลาตากึ่งกลางกะโหลกศีรษะ หมายเลข ๖ ในภาพประกอบ เรียก มัคคามัคคญาณทัศนวิสุทธิ หมายถึงความปรีชาสามารถรู้เห็นทางดำเนินหรือปฏิบัติได้ถูกต้อง ที่ ๖ พิจารณาฌาน ๔×๔=๑๖ เหมือนที่ ๑ ครบวารฌาน ชั้นที่ ๖ ในภาพประกอบ เรียกว่า ปฏิปทาญาณทัศนวิสุทธิ

ที่ ๓ กายที่ศีรษะ พิจารณา ๔×๔=๑๖ ครบวารฌาน การ ขึ้นมารวมเข้า ตั้งเป็นกายในกายภายนอกใสบริสุทธิ์เสมอกัน

เมื่อกระทำพิธีฌานครบวาระที่ ๗ แล้ว พึงพิจารณาภูมิตามที่กล่าวไว้ในอันดับ ๒ ข้อ ๔ ข้อ ๕ ทุกประการ จนในที่สุดเมื่อยืด หน่วงภูมินิพพานเป็นอารมณ์อยู่นั้นก็จะตกสูนย้วงแหวน คือจะเห็น กายที่พิจารณาภูมิอยู่นั้นดับหายไปแล้วกลับเกิดขึ้นใหม่ ทั้งที่หมาย เลข ๑ สีลวิสุทธิและหมายเลข ๗ ญาณทัศนวิสุทธิ การพิจารณากาย และภูมิตามที่แสดงแล้วนี้เป็นอันว่า พิจารณาตามวิสุทธิมรรค ๗ ครบ ตามที่กำหนดในมัคคปฏิทาในโลกิยะหรือโลกุตตระ แล้วแต่กรณี แห่งญาณ

การกระทำวิธีฌานตามอันดับ ๓ นี้ เป็นพิธีฌานดำเนินมักค-ปฏิปทาไปสู่โลกุตตรภูมิโดยตรง มีข้อที่ควรทราบและควรจำไว้ดัง ต่อไปนี้ คือ

๑. ที่ว่าพิจารณาฌานนั้น ได้แก่กำหนดที่ดวงญาณทัศนะ เห็นกายฌานที่ล้อมอยู่ ๔ ทิศนั้นตรงจุดที่ลิ้นปี่ของกายฌาน เป็น อันดับที่กายล้อมนี้ที่ตรงข้างหน้าเป็น ๑ ขวา ๒ หลัง ๓ ซ้าย ๔ แล้วก็ เวียนขึ้นมาต้น ๑–๒–๓–๔ ดังนี้จนครบวารฌาน ฌานจะหายไป หมดอย่างนี้เรียกว่าทักขิณาวัฏฌาน บางคนอาจจะเวียนศีรษะเมื่อ ฌานหมุนเร็ว ถ้าเพ่ง ๑–๒–๓–๔ แล้วลอยออกจาก ๔–๓–๒–๑ อย่างนี้เรียกว่ากระเดื่องฌาน เพราะิณานแกว่งกลับไปกลับมาเหมือน

กระเดืองนาฬิกา เมื่อครบวารฌาน ฌานก็จะหายไปสำเร็จความ มุ่งหมายเช่นเดียวกัน

อนึ่ง ผู้ใดประสงค์จะพิจารณาฌาน ๘ ก็ตั้งฌาน ๘ ดังได้ กล่าวไว้แล้ว จะพิจารณาเป็นทักขิณาวัฏหรือกระเดื่องฌานก็ได้ ฌาน ๔ และ ๘ นี้ สำเร็จความมุ่งหมายเหมือนกันต่างกันแต่มาก น้อยรอบกว่ากันเท่านั้น บางที่ก็เห็นว่าฌาน ๘ กำหนดยาก เพราะ มากอาจจะหลงได้

๒. การพิจารณาฌานเช่นนี้ ความมุ่งหมายเพื่อให้จิตสงบระงับ ละเอียดประณีตขึ้นไปตามถำดับ ตามกายและฌานที่ละเอียดขึ้นไปตามถำดับ ตามกายและฌานที่ละเอียดขึ้นไปตามถำดับนั้น ข้อสำคัญพึงมุ่งอย่าเมิน อย่างที่กล่าวกันว่า "เท้าพาไปใจไม่นำพา" เปรียบความว่ากายญาณทัศนะที่พิจารณา ฌานเหมือนเท้าใจกายนอกคือใจ ไม่กระทำอนุบัสสนากำหนดรู้เห็นตามไป ดังนี้เรียกว่าใจไม่นำพา

- ๓. การพิจารณากายและภูมิต่าง ๆ นั้น ก็เพื่อให้อริยสัจจญาณมีกำลังสูงแก่กล้าขึ้น รู้แจ้งเห็นชัดในทุกติภูมิว่าเป็นส่วนทุกขสัจจะ สุคติภูมิโลกิยะ เป็นส่วนสมุทัยอริยสัจจะเพราะเป็นเหตุให้
  บุคคลดื้นรนแสวงหาแล้วหลงติดอยู่ พิจารณาโลกุตตรภูมิ และ
  นิพพานเป็นส่วนนิโรธอริยสัจจะ มัคคอริยสัจจะ ทั้งสองรวมกัน
  เพราะเห็นที่ดับทุกข์ และทางดำเนินให้ถึงความดับทุกข์ด้วย
- ๔. พึงพิจารณาเนื่องๆ หรือทุกครั้งจากอาสวขยญาณได้ กระทำกิจตามอันดับ ๒ ข้อ ๘ แล้ว เมื่อพิจารณาตามอันดับนี้เสร็จ แล้วแต่ละครั้งหนึ่งๆ ก็พึงพิจารณาส่วนกิจที่เหลือจะต้องกระทำอีก ต่อไปด้วย

- ๕. การพิจารณากายก็ดี ภูมิก็ดี พึงพิจารณาโดยละเอียด รอบคอบ ให้รู้เห็นแจ้งชัดจริง ๆ เป็นต้นว่า พิจารณาในทุกติภูมิชั้น ใดกระทำกรรมอย่างไร ได้รับทุกข์ทรมานเพียงใด เมื่อใดจะพ้น โทษ พ้นโทษแล้วจะไปไหน อย่างไร เพราะเหตุใด ดังนี้เป็นต้น
- b. นิมิตอย่างใดปรากฏเฉพาะหน้า พึ่งพิจารณานิมิตนั้นให้ ทราบตามจริงอย่างไร จะต้องทำอะไรอย่างไรกับนิมิตนั้น
- ๓. พึงทราบว่าการปฏิบัติตามอับดับ ๑–๒–๓ นี้ เริ่มต้น มาพร้อม ๆ กันแต่ต้นก็ได้ แต่ต้องวางระเบียบหรือตารางให้ปฏิบัติ เป็นเวลา อย่าให้ปะปนกัน การกระทำกิจต้องรักษาระเบียบเคร่ง ครัด ส่วนฝึกหัดกระทำได้ตามอัชฌาสัย แต่ก็ควรให้เป็นไปในสิ่งที่ เป็นประโยชน์